\* رئيس مقدونيا الشمالية: د.العيسى الشخصية الإسلامية الأولى تأثيرًا وقبولًا في أوروبا \* الرابطة تدعم مشروع مفوضية الأمم المتحدة لشؤون اللاجئين في نيجيريا

السنة ٥٨ العدد ٦٦١ صفر ١٤٤٣هـ. سبتمبر ٢٠٢١



جهودنا في مواجهة الجائحة تنطلق من قيمنا الإسلامية بإنسانيتها الشاملة

# 0) \( \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \) \( \)

## في سبيل وحدة الشعب النُفغاني

يرتبط حضور السلام أو غيابه في أي بلد بوحدة الشعب وتماسك جبهته الداخلية. والسبب الغالب للتدخلات الأجنبية هو الصراع بين الأطراف الختلفة داخل الوطن الواحد.

هذه حقيقة واضحة على الأرض اليوم في أفغانستان، بل هي من العظات التاريخية، ومن السنن الكونية التي يستفيد منها الجميع والتي يجب احترامها، كما عبَّر البيان الصادر من رابطة العالم الإسلامي بشأن أفغانستان.

وكان معالى الأمين العام الشيخ الدكتور محمد بن عبد الكريم العيسي قد خاطب شعب أفغانستان بذلك البيان حاثًاً إيامم على "خقيق معنى الأخوة الإيمانية والوطنية. التي لا بد أن تشمل الجميع بوعي ديني ووطنى لا يرتضى منهـم التصنيف والإقصاء والتقسيم وفرض الأراء من جانب واحد، باعتبار أفغانستان جزءاً مهماً في عالمها الإسلامي والدولي ". ومن المعانى التي أكدها البيان وجوب تقديم المصلحة العامــة على المصلحــة الخاصة، إذ جــاء فيه: "على أهل الحل والعقد في أفغانســـتان بجميع أطيافهم. أن يغلبوا المصلحـة العليا لأفغانسـتان بعيداً عن أي اعتبارات أخرى"، وأن ذلك "لا يتم إلا بانسجام الشعب الأفغاني التام في داخلها الوطني، ومع عالمها الإسلامي والدولي دولة عصرية ترعى الحقوق والحريات المشروعة، وتحترم ميثاق منظمة التعاون الإسلامي، ووثيقة مكة المكرمة التي أمضاها مفتو وعلماء الأمــة، وأقرتها الــدول الإســلامية، وخترم المواثيق والأعراف الدولية<sup>»</sup>.

وبينَّ معالي الأمين العام أن شريعة الإسلام سمحة حَضَنت وتألَّفت الجميع وحفظت حقوقهم وحرياتهم، ولها قواعد شرعية اتفق عليها علماء

الأمة الإسلامية، جمعت بين ثبات أصولها ومرونة فروعها، ومن بينها قواعد الترجيح بين المصالح والمفاسد، وسد الذرائع والنظر في المآلات، ومن ذلك سد أبواب الفتن التي متى فتحت صعب إغلاقها.

وعثِّل هذا البيان ضمير المسلمين في العالم وصديً للرأي العام الإسلامي، لذلك تفاعلت معه الكثير من المراكز والهيئات الإسلامية: الجلس الأعلى للأئمة والشؤون الإسلامية في أمريكا اللاتينية والكاريبي، والمركز اللبناني الدولي للبحوث والدراسات، والهيئة العربية الدينية بالنمسا، إضافة إلى عدد من المراكز والهيئات والعلماء حول العالم تعبيرًا عن التقدير لهذا البيان الذي دعا جميع الأطراف الأفغانية إلى الحرص على حفظ الأرواح والممتلكات، وتثمينًا لجهود الرابطة في سبيل وحدة الشعب الأفغاني.

لقد أدرك الجميع ضرورة الأخوة الإيمانية والوطنية لرتق النسيج الاجتماعي في هذا البلد الإسلامي الذي تعرض لتحديات كبرى خلال العقود الماضية.

ولا ريب أن الحفاظ على السلام والاستقرار شرط لنيل الحقوق الوطنية وأنه هو أساس حقوق الإنسان وطريق التقدم نحو مستقبل أفضل. وسوف تتعلق الأمال في أن ينجح الأفغان في إعادة اندماج الشباب في الجتمع وإشراك أفراده في جهود التنمية والبناء. إن أفغانستان بحاجة إلى الوحدة والتضامن أكثر من أي وقت مضى؛ كي تتبادل القوى الوطنية الثقة فيما بينها، وتنبذ الانقسامات وتجابه التدخلات الخارجية التي تريد أن تعيد أفغانستان ساحة معركة للمنافسات الإقليمية.

نسأل الله تعالى أن يحفظ أفغانستان وشعبها، ويَمَنَّ عليها بالأمن والاستقرار والازدهار.



#### \* · , u.t. \* , \* \* .

المدير العام للاتصال والإعلام أ. عبدالوهاب بن محمد الشهري

> رئيس التحرير **د. عثمان أبوزيد عثمان**

> > مدير التحرير

### ياسر الغامدي

المراسلات: مجلة الرابطة ص.ب ۵۳۷ مكة المكرمة هاتف: ۰۰۹٦٦۱۲۵۳۰۹۳۸۷ فاكس: ۰۰۹٦٦۱۲۵۳۲۵۲۹۲۸۹ المراسلات على عنوان المجلة باسم رئيس التحرير البريد الإلكتروني:

mwljournal@themwl.org الموضوعات والمقالات التي تصل إلى مجلة «الرابطة» لا ترد إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر للاطلاع على النسخة الإلكترونية للمجلة الرجاء زيارة موقع الرابطة على الإنترنت: www.themwl.org

طبعت بمطابع تعليم الطباعة رقم الإيداع: ۱۲۵/۳٤۳ - ردمد: ۱۲۹۸

جهودنا في مواجهة الجائحة تنطلق من قيمنا الإسلامية بإنسانيتها الشاملة



لمستقبل شباب العالم.. شراكة بين الرابطة ومعهد توني بلير للتغيير العالمي



المدير العام لمنظمة الصحة العالمية يستقبل العيسى Palth Organiz Organiz

العدد: ١٦١

صفر ۱٤٤٣ هـ ـ سبتمبر ۲۰۲۱ م



### تهنئة

تبارك أسرة مجلة رابطة العالم الإسلامي للأستاذ الزبير مهداد من المملكة المغربية حصوله على جائزة أفضل مادة صحفية لعام 132 هـ في مجلة الرابطة التي كانت بعنوان: الأبعاد التربوية لوثيقة مكة المكرمة.

ويسر هيئة التحرير بهذه المناسبة أن توضح أن جميع المواد الصحفية المنشورة في الجلة تخضع لمعايير خاصة ويتم الاختيار بينها، راجين لجميع الكتّاب التوفيق والنجاح.







## جهودنا في مواجهة الجائحة تنطلق من قيمنا الإسلامية بإنسانيتها الشاملة



#### جنیف:

شهدت العاصمة السويسرية فعاليات مؤتمر جنيف للتضامن العالمي لمواجهة جائحــة كورونا (كوفيد ١٩). والذي استضافته منظمة الصحة العالمية، حيث ألقى معالــي الأمين العام لرابطــة العالم الإســلامي الشــيخ الدكتور محمد بن عبدالكرم العيســـى كلمة افتتاحية بالمؤتمر بمشــاركة المدير العام لمنظمة الصحة العالمية، والأمين العام للاتحاد

الدولي لجمعيات الصليب الأحمر والهلال الأحمر، ومجلس الكنائس العالمي، وبحضور قيادات كبرى المنظمات الدولية، وعدد من الشخصيات الحكومية والأهلية.

فيما أدار الحوار بين المشاركين رئيس وزراء النرويج الأسبق، السيد كجيل بوندفيك.

وأكد المشاركون في هذا الحوار على أهمية دور القادة



الدينيين في رفع وعي الجتمعات بشان التعامل مع الجائحة، وخاصة المبادرة بأخذ اللقاحات، كما رسم المشاركون خارطة طريق مقترحة تشمل عدالة توزيع اللقاحات.

وقال معالي الدكتور العيسى، إن جهود منظمة الصحة العالمية الرائعة في الحد من معاناة عالمنا مين معاناة (كوفيد ١٩٠) يُنظر راليه من جانب آخر على أنه من الجهود المتميزة لتحقيق السلام العالمي، مؤكداً أنها أوجدت هذا السلام بمتابعتها الدقيقة لـ(كوفيد ١٩٠). وتقديم الإرشادات الفعّالة من موقعها الدولي الموثوق به، وهذا أسهم بشكل كبير في تخفيف المعاناة من هذه الجائحة ولا سلام كأمن الناس على أرواحهم.

وأضاف معاليه: "لقد أصبحت منظمة الصحة العالمية في زمن (كوفيد ١٩) صانعة السلام العالمي من خطرعدو قاتل استهدف عالمنا كُلَّه بدون استثناء، ومن خلال الجهود المستمرة ذات الكفاءة العالمية للمنظمة تم الحد بشكل كبير من فتك

## <mark>- -</mark> د. العيسى: قمنا مع شركائنا بالتوعية الدينية للحد من انتشار الجائحة والحث على أخذ اللقاح

### -- د. العيسى: بعد توفر اللقاحات أطلقنا برنامجنا التوعوي الفعال imams for vaccine

هذه الجائحة بالأرواح، كما تم الحد من إنهاك المنشآت الصحية"، مؤكداً أنها قادت دول العالم التي لديها وعي وجديــة قادتهم بكفاءة عاليــة إلى المواجهة الصحيحة لهزيمة عدونا المشترك الذي أنهك عالمنا وأفزعته عدد من الحروب.









وأشاد الأمين العام للرابطة بمنح جائزة بناء الجسور بالنرويج لمعالي رئيس منظمة الصحة العالمية. مؤكداً أن "المنظمة بعد عام من هذا المَنْحِ زادت في نضالها من أجل سلامنا البدني والنفسي، إنها بحق كما قلت أيقونة السلام في زمن (كوفيد ـ ١٩)».

وشدد على أن العالم لن يستطيع مواجهة هذه الجائدة إلا من خلال تعاونه الجاد. وهو ما تنادي به منظمة الصحة العالمة. مضيفاً "ومجتمعاتنا الوطنية حول العالم لن تستطيع أن تتعاون في ذلك إلا من خلال تعزيز الوعي لدى الأفراد والمؤسسات، ولا بد أن يصاحب ذلك برامج مدروسة وقوانين فعًالة على ضوء نصائح وإرشادات منظمة الصحة العالمية".

وتطرق معاليه إلى المشكلات التي تواجه بعض المجتمعات الوطنية، ومنها مشكلة الوعي بأهمية التحصين. ومشكلة توفير التحصين للجميع

وخاصة الدول الفقيرة، مؤكداً أن المشكلة الأولى لا يمكن علاجها إلا من خلال المؤثرين في المجتمعات من جهة، ومن جهة أخرى من خلال القوانين الفعّالة التي خاصر المتهربين من التحصين، متمنياً لو اتفقت دول العالم على عدم السماح بالدخول لأي دولة بدون جواز صحي مجاز من منظمة الصحة العالمة.

كما استعرض دالعيسى جهود رابطة العالم الإسلامي منذ بداية جائحة كورونا منطلقةً من مقرها بمكة المكرمة بالملكة العربية السعودية. قائطاً: "جهودنا في مواجهة الجائحة تنطلق من قيمنا الإسلامية بإنسانيتها الشاملة دون تفريق وذلك ضمن مراحل متوازية"، وذكر أنها شملت المساعدات المادية بالتنسيق المباشر مع الحكومات، وكذلك التجهيزات الطبية للمؤسسات الصحية، والمعونات الغذائية للفئات الضعيفة، مع العمل والمعونات الغذائية للفئات، وذلك لأكثر من ٣٠ دولة على نشر الوعى الوقائي، وذلك لأكثر من ٣٠ دولة



حــول العالم، حيث تم التركيز علــى الدول المتضررة أكثر فأكثر، دون تفريق في هذا العمل الإنساني لأي اعتبار لا ديني ولا إثني ولا سياسي ولا غيره، وقال: "لا نزال نواصل جهودنا التي نراها واجباً علينا".

وأضاف: "لقد قمنا في هذا بمساعدة بلدان أوروبية غنية كانت وقت الجائحة أحوج ما تكون للوقوف معها وذلك بعدما أصبح نظامها الصحي على حافة الانهيار، وهذا هو واجبنا الإنساني الأخوي مع الجميع، الذي جعل هذه الجائحة خمل لنا دروسا مهمة لا نزال نستفيد منها كل يوم، ومن أهم هذه الدروس إدراك ساكني كوكبنا أنهم أسرة واحدة مهما حاولت بعض الأفكار والمصالح تفريقنا".

ولفت معاليه إلى أن بعض الأفكار الحسوبة في الظاهر على الدين سواء لدى بعض المسلمين أو غيرهم شكلت أحياناً حاجزاً ضد أخذ اللقاحات، وقال: "قمنا من جهتنا بما يجب من التوعية وخاصة توعية القادة الدينيين المؤثرين، وذلك بالتعاون مع شركائنا في الدول التي تتطلب التدخل للمساعدة، ومن آخر هذه البرامج برنامج إمامز فور فاكسين، والدي يعتمد خفيز الجميع على أخذ اللقاحات، وتوضيح الجانب الديني لهم لتصحيح المفاهيم الخاطئة".

وشدد في ختام كلمته على أهمية التوزيع العادل للقاحات، حتى لا يستأثر بها الأغنياء ويبقى الفقراء وحدهم أمام تهديد هذه الجائحة، لأن ذلك إذا حصل سيكون عاراً على العالم كله، وستكون هذه الوصمة أقوى في قلوبنا من ألم هذه الجائحة.

من جانبه قال المدير العام لمنظمة الصحة العالمية تيدروس أدهانوم غبريسوس: "ستنتهي هذه الجائحة عندما نقرر جميعاً أن نضع حداً لها، لأن القرار بيدنا جميعاً. نملك كافة الأدوات التي تعيننا على الوقاية من (كوفيد-١٩). وإجراء الفحوص

# أمين مجلس الكنائس العالمي: الدرس الذي تعلمناه من الجائحة هو هشاشتنا المشتركة ومصيرنا المشترك كبشرية واحدة

## المدير العام لمنظمة الصحة العالمية: الجائحة ستنتهي عندما نقرر جميعاً أن نضع حداً له

ومعالجة هذا الفيروس".

وأوضح أن عدداً كبيراً من المناطق والبلدان يشهد ارتفاعاً حاداً في حالات الإصابة والوفاة بسبب (كوفيد-١٩). والسبب وراء ذلك ببساطة هو ارتفاع نسبة الخالطة الاجتماعية والتنقل، وغياب الإجراءات الصحية والاجتماعية المتناسقة، وظهور متحورات سريعة الانتقال، وعدم المساواة في إتاحة اللقاحات، مؤكداً أن أسباب الانتشار لا تتعلق بعلم الأوبئة، بل بالديناميات الاجتماعية والسياسية والاقتصادية، حيث طغت المعلومات المضللة على العلم، وقوضت الانقسامات فرص التضامن، فكانت النتيجة نمو الفيروس بقوة.

وشدد على أن (كوفيد-١٩) أظهر الأهمية الحاسمة للتضامن العالمي من أجل مواجهة التهديدات المشتركة، فجميعنا حكومات ومنظمات دولية ومؤسسات وقطاع خاص ومجتمعات مدنية ومؤسسات دينية لدينا دور نؤديه.

أما الأمين العام لجلس الكنائس العالمي الأستاذ





# أمين عام جمعيات الصليب الأحمر: لا سبيل لمواجهة الأزمات إلا من خلال جبهة متحدة تضم المؤسسات الدينية والقطاع العام والمجتمع ككل

الدكتوريوان سوكا، فدعا إلى الخفاظ على الحوار والتعاون على الصعيد العالمي في أعقاب هذه الجائحة، مؤكداً أن الدرس الأساسي الذي تعلمناه من هذه الجائحة هو هشاشتنا المشتركة ومصيرنا المشترك كبشرية واحدة.

وقال: "تقع على عاتقنا مسؤولية المشاركة بشكل متعدد الأطراف في التخفيف من حدة هذه الجائحة، وحتى إن كان الفيروس ومتحوراته يواصل التفشي ولا تزال مهمة التلقيح وحماية السكان

ومساعدتهم المهولة توهن نظمنا الاقتصادية والصحية، ولكن دعونا لا نسمح لها بأن توهن شجاعتنا وعزمتنا ".

بدوره تطرق السيد جاغان شاباغان، الأمين العام للاقاد الدولي لجمعيات الصليب الأحمر والهلال الأحمر، إلى الأزمات التي تواجه العالم اليوم، مؤكداً أنه لا سبيل لمواجهة هذه الأزمات إلا من خلال جبهة متحدة تضم المؤسسات الدينية والقطاع العام والجتمع ككل.

وأوضح أن جائحة (كوفيد-١٩) تسببت في تفاقم عدم المساواة، وزادت في سوء الأوضاع الإنسانية حول العالم، وتسببت القيود على السفر والتجارة في إعاقة التضامن العالمي لتخفيف الأوضاع الإنسانية، لكنها أيضاً أظهرت مدى قوة الجتمعات الحلية على التضامن معاً، والاستفادة من مواردها لتلبية احتياجاتها.





#### المؤتمر الدولى حول جائحة كوفيد-19 بمقر منظمة الصحة العالمية

أبرز ما جــاء في كلمــة معـــالي الشيــخ د. محمد بن عبدالكريم العيســـى:

- جهود منظمة الصحة العالمية ذات الكفاءة العالية، حَدّت بشكل كبير من فتك هذه الجائحة بالأرواح، وإنهاك المنشآت الصحية.
- نحن معكم اليوم شركاء في هدف إنساني مهـم لمواجهـة كوفيد 19،
- من خلال كل ما نستطيع فعله.
  - المجتمعات الوطنية تواجه مشكلات الوعى بأهـمية التحصين، وتوفــير التحصين للجميع.
- رابطة العالم البسلامي مـن مكــة المكرمة بالمملكة العربية السعودية أغاثت ملايين المحتاجين حول العالم، فى بدايــة الجائحة، وبعــد انتشارها، ولا تزال.

لن يستطيع عالمنا أن يواجه هذه

أدعو إلى التوزيع العادل للقام،

حتى لا يستأثر به الأغنياء، ويبقــى الفقراء وحدهم ضحايا هذه الجائحة.

الجائحة إلا من خلال تعاونه الجاد.

هـــذه الجائحة حملت لنا دروســـًا عظيمة، أهمها إدراك ساكني كوكبنا أنهم أسرة واحدة، مهما حاولت بعض الأفكار والمصالح تفريقهم.







زار العاصمة سكوبيه تلبية لدعوة من رئيس الجمهورية رئيس مقدونيا الشمالية: د.العيسى الشخصية الإسلامية الأولى تأثيرًا وقبولًا في أوروبا





#### سكوبيه:

تلبيــة لدعوة رســمية مــن رئيس جمهورية مقدونيا الشمالية، استقبل فخامة الرئيــس الدكتور ســتيفو بينداروفســكي في قصر فيلا فودنو الرئاسي معالي الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيــسي، الأمين العام

لرابطة العالم الإســــلامي، الذي يزور العاصمة سكوبيه حالياً.

وعبر رئيس مقدونيا الشـــمالية خلال اللقاء عن تقديره البالغ لمعالي الدكتور العيسى، وعــن تثمينه للــدور المهم والمؤثر الذي يضطلع به في سبيل نشر قيم التسامح والتعايش حول العالم؛

الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي اجتمع برئيس البرلمان وألقى محاضرة في المشيخة الإسلامية





معاليه الشخصية الإسلامية الأكثر للدعوة الكريمة التي تلقاها من فخامة والتعاون بين الشعوب.

مؤكداً أن الدول الأوروبية تعتبر من جهته، عبّر د.العيسى عن تقديره والثقافية وعموم المشتركات الإنسانية.

تأثيرًا وقبولًا، لما يَتَّصِفُ به خطابُهُ الرئيس؛ لافتًا إلى أن الرابطة حريصة إلى ذلك، استقبل رئيس البرلمان في العالمي وأعماله على أرض الواقع من على بناء الجسور بين الشعوب من أجل مقدونيا الشمالية معالي الدكتور تالات اعتدال ومدّ لجسور التفاهم والصداقة تعزيز سلام عالمنا ووئام مجتمعاته شافيري د.العيسى في مقر البرلمان الوطنية من خلال المشتركات الدينية بالعاصمة المقدونية؛ وبحث الجانبان



## رئيس الأبْرَشِيَّة الأرثوذكسية استقبل د.العيسى.. ولجنة العلاقات الدينية بحثت معه مجالات التعاون



وفق المفاهيم الإسلامية، استمع إليها المشايخ والعلماء وكبار أساتذة الثقافة الإسلامية.

وقررت المشيخة ترجمة المحاضرة إلى كافة لغات دول البلقان.

من جهة أخرى رحبت كاتدرائية سكوبيه بزيارة معاليه مؤكدة أهميتها. وأوضح معاليه خلل الزيارة أن مقدونيا تمثل نموذجاً متميزاً للتعايش.

كما اجتمـع د.العيسى بأعضاء اللجنة الحكومية للعلاقات مع الطوائف والجماعات الدينية في مقرها بسكوبيه، مجالات التعاون الثنائي، كما ألقى حيث جرى بحث عددٍ من الموضوعات معاليــه محاضرة عن سـنة الخالق المهمة مع مدير اللجنة والمستشــارين

رؤساء اللجان البرلمانية وكبار رجال أفندي، بحضور المفتين والعلماء، واستعرض معاليه مع رئيس العلماء جلُّ وعلا في طبيعة التنوع الإنساني وكبار المسؤولين الحكوميين.

سُبُل تعزيز العمل المشترك، بحضور العلماء فضيلة الشيخ الحافظ شاكر الدولة المقدونية.

> ثم زار معاليه المَشيخَة الإسلامية في مقدونيا الشمالية، حيث التقى برئيس



### بحضور جلالة الملك ودولة رئيس الوزراء الماليزي

## ماليزيا تمنح د.العيسى جائزة الهجرة النبويّة للشخصية الإسلامية الأولى

#### كوالدلمبور:

منحت ملكة ماليزيا، معالي الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكرم العيسي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي رئيس هيئة علماء المسلمين أرفع جائزة ماليزية تمنح للعلماء المسلمين في العالم، حيث جرى تتويجه بجائزة "الهجرة النبويّة" للشخصية الإسلامية الدولية الأكثر تأثيراً على مستوى العالم، وذلك تقديراً لجهوده في إبراز الصورة الحقيقية للإسلام ومبادئه وقيمه النبيلة ورسالته الإنسانية ومبادئه وقيمه النبيلة ورسالته الإنسانية العظيمة للعالمن، إضافة إلى إسهاماته المؤثرة في تعزيز الوئام بين أتباع الأديان والثقافات ودوره في نشر السلام العالى.

وجرت مراسم التكريم خلال الاحتفالية التقليدية الكبيرة بحلول السنة الهجرية الجديدة، بحضور صاحب الجلالة السلطان عبدالله بن السلطان أحمد شاه ملك ماليزيا، ودولة رئيس الوزراء الماليزي السيد محي الدين ياسين، وأعضاء الحكومة ومثلي الدول الإسلامية وغير الإسلامية في دولة ماليزيا.

يذكر أن جائزة "الهجرة النبويّة" تعد أهم جائزة



تمنحها الحكومة الماليزية مطلع كل عام هجري للشخصيات المرموقة دوليًّا، التي تلعب دورًا بارزًا في خدمة الإسلام والإنسانية.



#### تملاً فراغاً كبيراً لمواجهة التحديات أمام ١٫٨ مليار شاب في عالم اليوم

## لمستقبل شباب العالم.. شراكة بين الرابطة ومعهد توني بلير للتغيير العالمي



#### لندن:

دشنت رابطة العالم الإسلامي (MWL)، ومعهد توني بلير للتغيير العالمي (TBI)، شراكة استثنائية جديدة، من شأنها أن جمع رؤيتهما المستركة لخدمة جيل المستقبل من الشباب، حيث تملأ الشراكة فراغاً كبيراً في عالم اليوم، وذلك بوجود نحو ١٨٨ مليار شباب في العالم يواجه كثيرون منهم عدداً لا يحصى

مــن التحديات، مثل الفقــر والعنف والإقصاء والمفاهيم الســلبية، وأنهــم لا يحصلون على المعلومــات التــي يحتاجون إليهــا أو يتعلمون المهارات المطلوبــة للازدهار فــي عالم مترابط بشكل متزايد.

كما أنهم يستشعرون أيضاً أنه ليس لديهم منصة آمنة تمنحهم الثقة لمساركة آرائهم واتخاذ الخيارات التي تؤثر على مستقبلهم





والطريقة التي يعيشون حياتهم بها.

وعلى مدى السنوات الثلاث المقبلة ستعمل كل من رابطة العالم الإسلامي ومعهد توني بلير للتغيير العالمي (TBI) معًا لتقديم برنامج تعليمي عالمي لتزويد أكثر من ١٠٠ ألف شاب تتراوح أعمارهم بين ١٣ و١٧ عاماً في أكثر من ١٨ دولة حول العالم مهارات التفكير الناقد والحوار الذي سيمكنهم من مواجهــة خديات فرص المستقبل، إضافة إلى ذلك سيعمل البرنامج من خلال شبكات المدارس وشركاء التعليم حول العالم لتدريب أكثر من ١٤٠٠ معلم على مهارات الحوار مثل: (التفكير الناقد، والاستماع النشط، والتواصل العالى). لنقل هذه المهارات إلى طلابهم، وبذلك سيسهم البرنامج في بناء قدر أكبرمن التفاهم المتبادل والتسامح والثقة بين الشباب ومجتمعاتهم، وتصحيح المفاهيم حول التنوع الديني والثقافي.

كما سيقوم البرنامج أيضاً ببناء حوار أوسع بين

أتباع الأديان والثقافات داخل مجتمعات التنوع، حيث يخاطب تعاطف الشــباب وفهمهم لمن يختلفون عنهم في حياتهم اليومية وعائلاتهم ومجتمعاتهم.

ويكتسب هذا البرنامج أهمية أكبر في حين يتعامل العالم مع الوباء الذي كان له تأثير على تعليم الشباب، إذ يعد الاتصال من خلال تعلم مهارات الحوار أمراً حيوياً لضمان القدرة على التواصل بشكل فعال لمد جسور التفاهم والتبادل، ومكافحة التضليل وبناء التعاطف بين الشباب.

ويعتبرمعهد توني بلير للتغيير العالمي منظمة غير ربحية تتمثل مهمتها في جهيز القادة والحكومات لمستقبل عالمي، يقوم من خلال تشكيل النقاش وتقديم مشورة الخبراء لمساعدة القادة على بناء مجتمعات منفتحة وشاملة ومزدهرة في عالم يزداد ترابطاً.

## المدير العام لمنظمة الصحة العالمية يستقبل د.العيسى

استقبل معالي المدير العام لمنظمة الصحة العالمية د.تيدروس أدهانوم معالي أمين عام رابطة العالم الإسلامي الشيخ د. محمد العيسى في مقر المنظمة في جنيف، حيث جرى بحث عددٍ من الموضوعات ذات الاهتمام المشترك.





### د.العيسى يستقبل سفيرة هولندا

استقبل معالي الشييخ د. محمد العيسى سعادة سيفيرة ملكة هولندا لدى المملكة العربية السعودية، السيدة جانيت ألبيردا، حيث جرى بحث عددٍ من الموضوعات ذات الاهتمام المشترك.



## الأمين العام يستقبل سفير الفلبين

استقبل معالي الشيخ د.محمد العيسى بمكتبه سعادة سفير جمهورية الفلبين لدى المملكة العربية السعودية، السعودية، السعودية، السعودية الواتو، والذي قدّم لمعاليه دعوةً لزيارة الفلبين، وإلقاء عددٍ من الحاضرات في الجامعات والمراكز العلمية بالفلبين.





## رئيس المنتدى الدقتصادي العالمي يستقبل الأمين العام للرابطة

رئيس المنتدى الاقتصادي العالميّ دافوس السيد بورج براندي يستضيف معالي الشيخ د. محمد العيسى في مقر المنتدى بجنيف، وجرى خلال اللقاء بحث عددٍ من الموضوعات ذات الاهتمام المشترك.









## بیان

أدان الأميـن العـام لرابطـة العالـم الإسـلامي، رئيـس هيئـة علمـاء المسـلمين، معالـي الشيخ الدكتـور محمـد بـن عبدالكريـم العيســى، باسـتنكار شـديد، محاولـة الميليشـيات الحوثيـة الإرهابيـة اسـتهداف المملكـة العربيـة السـعودية بهجـوم باليستـي وطائـرات مسـيّرة مفخخة، تمكنت قـوات تحالف دعـم الشـرعية مـن اعتراضهـا وتدميرهـا بـكل كفـاءة واقتـدار بحمـد الله.

وأكد معالي الشيخ الدكتور العيسى، في بيان صدر عن الأمانة العامة لرابطة العالم الإسلامي بمكة المكرمة، أن تهديد سلامة المدنيين والأعيان المدنية تصعيد همجي خطير، يُمثّل جريمة حرب، ويكشف مجدداً حقيقة هذه الميليشيات الإرهابية.

وجدد معاليه، باسم مفتى الأمة الإسلامية وعلمائها من أعضاء مجامعها ومجالسها وهيئاتها العالمية، التضامن الكامل مع المملكة العربية السعودية تجاه هذه الهجمات الإرهابية، ودعمها في كل ما تتخذه من إجراءات لحفظ أمنها وسلامة مواطنيها والمقيمين على أراضيها.







#### Retweeted رابطة العالم الإسلامي

27 MhmdAlissa · Aug@ محمد بن عبد الكريم العيسى التقيتُ عدداً من طُلاب الجامعات "حول العالمِ"، وقد تركَّزتْ غالبُ حواراتهم على حماستهم الرائعة نحو مبادرات وبرامج بناء الجُسور بين تنوعهم الديني والثقافي والإثنى من أجل تعزيز وئام مجتمعاتهم الوطنية والإنسانية.



#### Retweeted رابطة العالم الإسلامي 🚓

@MhmdAlissa · Aug 12 محمد بن عبد الكريم العيسى صادق التعازي للجزائر العزيز، قيادةً، وشعبًا، ولأسر الضحايا في حوادث الحرائق التي شهدتها عدة ولايات.

تغمّد الله -تعالى- المتوفين بواسع رحمته، وألهم ذويهم الصبر والسلوان، ومنَّ على المصابين بالشفاء العاجل، وهو المسؤول -سبحانه- أن يحفظ الجزائر وأهلها. (إِنَّا لله وإِنَّا إليه راجعون)

1

Q 225

9 194

17 962

17 322

♥ 7K

O 2.3K

## الرابطة تدعم مشروع مفوضية الأمم المتحدة لشؤون اللاجئين فى نيجيريا



#### جنیف:

أبرمت رابطة العالم الإسلامي والمفوضية السامية للأم المتحدة لشؤون اللاجئين اتفاقية منحة لدعم أنشطة وفعاليات مشروع تدخلات

عقد اجتماعات وحوارات مع القادة
الثقافيين والزعماء الدينيين وقادة
المجتمعات المحلية لحماية الطفل

حماية الطفل الذي تنفذه المفوضية في شمال شرق نيجيريا، حيث يعيش أكثر من ٢,١ مليون شخص من الرجال والنساء والأطفال كنازحين داخليًّا منذ بداية الأزمة عام ٢٠٠٩، إذ يصل عدد النازحين من ولايات أداماوا وبرنو ويوبي إلى ١,٩ مليون نازح.

وأكدت الاتفاقية أن هذا الرقم يبرز حقيقة أن الأزمة مستمرة ولا تزال تؤثر بشدة على الأطفال المنفصلين عن آبائهم الحقيقيين أو



مقدمي الرعاية، حيث يجد المئات أنفسهم مسوولين عن إعالة غيرهم، الأمر الذي يزيد من تعرضهم للاعتداء والاستغلال، وهو الأمر الذي تَفاقَم بسبب فيروس كورونا.

وعبرت الرابطة والمفوضية عن قناعتهما بأهمية التعاون المشترك لتحقيق أهدافهما المشتركة في تقديم الحماية والدعم للاجئين والأشخاص الأخرين ذوي الصلة، والذين يندرجون تحت ولاية مفوضية اللاجئين، والسعي إلى إيجاد حلول دائمة لمحنتهم.

وستسهم الاتفاقية في إنقاد الكثير من الأطفال الذين اضطروا إلى الفرار تاركين منازلهم، وأسرهم، وبعضهم عانى أو شهد أعمال عنف، إضافة إلى احتمالات تعرضهم لخطر الإيذاء أو الإهمال أو العنف أو الاستغلال أو الاقار أو التجنيد العسكري، نظراً لمعيشتهم في جزء غير مألوف من بلادهم، خاصة في ظل غياب الخدمات المتخصصة لحماية الأطفال لدى الجهات الفاعلة في مجال المساعدات الإنسانية، والأهم من ذلك محدودية القدرات لدى الوزارات الختصة في الدولة مما يعوق فعالية الاستجابة للماطفال.

وستركز الاتفاقية على توفير تدخلات حيوية لحماية الأطفال المعرضين لخطر الاتجار بالبشر أو ضحاياه، ولا سيما الفتيات، إضافة إلى دعم أنشطة الجهات الحكومية المعنية لتحسين خدمات حماية الطفل، كما ستعمل على تدريب الهياكل الجتمعية على حماية حقوق الطفل، وتنظيم مسابقات بين المدارس حول حماية وحقوق الطفل في ظل جائحة فيروس كورونا، وتسهيل اعتماد مفهوم المدرسة الأمنة

## الاتفاقية تجسد قناعة الرابطة والمفوضية بأهمية التعاون المشترك لتحقيق أهدافهما المشتركة لحماية اللاجئين

## تسهم الاتفاقية في إنقاذ الكثير من الأطفال الذين تعرضوا للعنف أو الاستغلال أو الاتجار أو التجنيد

للأطفال كدعم إضافي، فضلاً عن توفير أدوات الترفيه واللعب، ودعم الأنشطة المناسبة للأطفال في ثلاثة أماكن آمنة ومتكاملة للنساء والفتيات، وتقديم الدعم المادي للقُصَّر غير المصحوبين (الملابس، وأغطية الأسرَّة، والأحذية، وغير ذلك).

ومن المقررأن تسهم البرامج في زيادة قدرة الجهات المســـؤولة على منع حالات الإيذاء والاستغلال والعنف ضد الأطفــال والتصدي لها، من خلال عقد اجتماعات وحوارات للمشـــاركة الجتمعية مع القـــادة الثقافيين والزعمــاء الدينيين وقادة الجتمعات الحلية بشـــأن حماية الطفل، وأيضاً تدريب المسؤولين على مواجهة الاتجار بالأطفال وحمايتهم، وكذلك تنظيم برامج حوارية إذاعية لتوعيــة المجتمع الحلي مخاطــر الاتجار بالأطفال أو اختفائهــم، إلى جانب تدريب المعلمين في الحارس على حماية الطفل وحقوقه.



## دعــــــوةٌ مـــــــن **رابطة العالم الإسلامي** لخير أفغانستان وشعبها

باسم مفتى وعلماء الأمة الإسلامية من أعضاء مجامعها، ومجالسها، وهيئاتها العالمية، والهيئة العليا لوثيقة مكة المكرمة، وباسم شباب الأمة المنضوين تحت رايتها العالمية:

- شدّدت على أن أفغانستان جزءٌ مهمٌ في عالمها الإسلامي والدولـــي.
- دعت كلَّ الأطراف لحفظ الأرواح والممتلكات والحرص على سلامة الجميع.
- **طالبت** جمـيع أبناء الشعــــب الأفغانــــى بالاتحاد من أجل وطنهــــم.
  - أكُّدت وقوفها ودعمها خيارات الشعب وحقه في الحياة الكريمة.
- حُثَّت على تحقـيق معنى اللَّخــوَّة بوعــــي دينيٍّ ووطـنيٍّ لا يرتضي التصنيف والإقصاء والتقسيم.
- دعت أهـل الحــل والعقــد لتغليب المصلحة العليا لأفغانستان، وذلك بالانسجام التام مع داخلها الوطني وعالمها الإسلامي والدولي، كدولة عصرية.
- حضت على رعياية الحقيوق والحريات المشروعة وفق ميثاق منظمة التعاون الإسلامي، ووثيقة مكة المكرمة، والمواثيق الدولية.







## الرابطة تدعو جميع أبناء الشعب الأفغاني أن يتحدوا من أجل وطنهم

أكدت رابطـة العالـم الإسـلامي، أنها تتابع باهتمـام بالغ الأحداث الجارية في أفغانسـتان العزيزة، داعية جميع الأطراف إلى حفظ الأرواح والممتلكات، والحرص على سـلامة وأمن الجميـع، ومـن بينهـم المقيمـون علـى الأراضي الأفغانية، سـواء مـن أراد البقـاء منهم أو المغادرة.

وأعرب معالى الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي، رئيس هيئة علماء المسلمين، الشيخ الدكتـور محمـد بـن عبـد الكريـم العيسـى، عن أمله فـي اسـتقرار الأوضاع في أفغانسـتان بأسرع وقت، وأن يتحد جميع أبناء الشعب الأفغاني من أجل وطنهم.

وقال معاليه إن الرابطة باسم مفتي وعلماء الأمة الإسلامية من أعضاء مجامعها ومجالسها وهيئاتها العالمية، والهيئة العليا لوثيقة مكة المكرمة، وباسم شباب الأمة المنضوين تحت رايتها العالمية، تقف إلى جانب الشعب الأفغاني وتدعم خياراته وحقه في أن ينعم بالحياة الكريمة، في إطار ما يجب من تحقيق معنى الأخوة الإيمانية والوطنية التي لا بد أن تشمل الجميع بوعيّ ديني ووطني لا يرتضي منهج التصنيف والإقصاء والتقسيم وفرض الآراء من جانب واحد، وباعتبار أفغانستان جزءاً مهماً في عالمها الإسلامي والدولي.

وأضاف: على أهل الحل والعقد فيها بكامل طيفهم دون استثناء أن يغلبوا المصلحة العليا للفغانستان بعيدا عن أي اعتبارات أخرى، ولن يكون ذلك إلا بانسجامها التام في داخلها الوطني، ومع عالمها الإسلامي والدولي، كدولة عصرية ترعى الحقوق والحريات المشروعة، وتحترم ميثاق منظمة التعاون الإسلامي، ووثيقة مكة المكرمة التي أمضاها مفتو وعلماء الأمة وأقرتها الدول الإسلامية، وتحترم المواثيق والأعراف الدولية، وأن يستفيد الجميع من عظات التاريخ قديماً وحديثاً، فلله سنن كونية يجب احترامها، وشريعة الإسلام سمحة حضنت وتألفت الجميع وحفظت حقوقهم وحرياتهم، ولها قواعد شرعية اتفق عليها علماء الأمة الإسلامية، جمعت بين ثبات أصولها ومرونة فروعها، ومن بينها قواعد الترجيح بين المصالح والمفاسد، وسد الذرائع والنظر في المآلات، ومن ذلك سد

وسـأل معاليه، الله تعالى، أن يحفظ أفغانسـتان وشـعبها ويَمُنّ عليها بالأمن والدستقرار والدزدهار.









دوام التقدم والازدهار









دوام التقدم والدزدهار





mwlorg f • 🗸 🗈 > themwlorg 🔥

















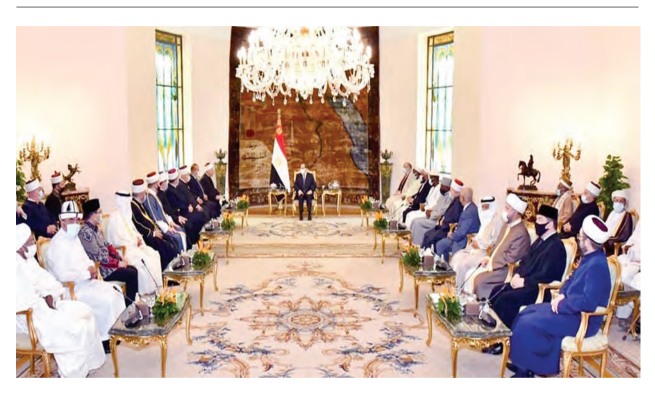


26



#### الدكتور العيسى مخاطبًا مؤتمر مؤسسات البِفتاء في العصر الرقمي:

## المجامع الفقهية مدعوة لتوظيف التقنيات الحديثة في توسيع دائرة التواصل



#### إعداد: عبد الله حسين

استقبل فخامة رئيس جمهورية مصر العربية السيد عبد الفتاح السيسي، وفداً من المشاركين في المؤتمر العالمي لدور الإفتاء في العالم، وقد رحب فخامت بالعلماء، مؤكداً على الدعم الكامل لمسار المؤتمر نظراً لأهمية الدور الذي تقوم به مؤسسات الإفتاء في العالم الإسلامي كمرجعية شرعية لإصدار الفتاوى الدينية في

كافة مناحي الحياة بما يساهم في نشر التوعية والفهـــم الحقيقــي والواقعي لصحيــح الدين، وخقيق الاستقرار المجتمعي ومواجهة الإشكاليات التي تواجه الفتاوى بسبب تدخل غير الختصين، مشــداً على أهمية مواكبة مؤسسات الإفتاء فــي العالم للتطورات العميقــة التي طرأت في هذا الجال ولا ســيما مع زيادة اســتخدام وسائل التواصل الاجتماعي، ودعا إلى التصدى للمنصات



## - مختار: ضرورة ملء الفضاء الإلكتروني مع تضييق الخناق فيه على التطرف والفكر الإرهابي

## - علام: المؤتمر يهدف إلى زيادة الوعي بأهمية عامل الرقمنة ومردودها على المؤسسات الإفتائية

الإلكترونيــة التي تبث أفكاراً مغلوطة تشــوش على جوهر الدين الإسلامي الحنيف.

شهد اللقاء حواراً مفتوحاً لفخامة الرئيس مع المشاركين الذين أشادوا بسياسته الحكيمة في إرساء ونشر القيم النبيلة من تسامح وحرية اختيار وقبول الأخر، وقد تطرق اللقاء إلى أهمية تصحيح الخطاب الديني على مستوى الأفراد والجماعات والدول، وأكد على تنقية الخطاب الديني مما علق به من أفكار مغلوطة، وهي مهمة أساسية تستدعي تكامل جهود جميع علماء الدين من رجال الإفتاء والأئمة والوعاظ، للتصدي للرؤى المشوشة التي تمس ثوابت العقيدة وتدعو إلى استغلال الدين لأهداف سياسية من خلال أعمال التطرف والإرهاب.

وكانت فعاليات مؤتمر الإفتاء العالمي السادس الذي نظمته الأمانة العامة لحور وهيئات الإفتاء في العالم، حت عنوان "مؤسسات الفتوى في العصر الرقمي خديات التطوير وآليات التعاون"، انطلقت في العاصمة المصرية القاهرة خلال الفترة من

17-17 ذي الحجة 1321هـ الموافق 1-٣ أغسطس 15-1م، بمشاركة وفود من خمس وثمانين دولة من مختلف دول العالم، بمثلون مفتين ووزراء وعددًا من القيادات الدينية، ومثلي دُور الإفتاء على مستوى العالم.

#### التكاملية والشمول

وألقى معالي الأمين المساعد الدكتور عبدالرحمن بن عبد الله الزيد كلمة معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي ورئيس هيئة علماء المسلمين الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى في الجلسة الافتتاحية للمؤتمر، أكد فيها أن الله قد بعث نبيه محمداً صلى الله عليه وسلم بخاتمة شرائعه، وأودعها ما يلح حال الإنسان في كل زمان ومكان، وحدد لها من الأطر ما يكفل إسعاد الإنسان في الدنيا قبل الآخرة، فكانت الشريعة عظيمة في تكاملها، بديعة في شمولها، واستجابتها لمستجدات الأحداث ومراعاتها لمتغيرات العصور.

وأضاف معاليه: إن المسائل الفقهية المعاصرة ترتبط بها وتؤتر فيها عناصر عديدة يفرضها الشتباك الحياة وترابط جوانبها وتسارع تطورها، وهو ما يلقي بثقل بالغ أمام الفقيه وهو يرنو إلى فهم واقعه وتكييفه في ضوء نصوص الشريعة لاستنباط الحكم المناسب له، وهو ما يستدعي من الباحثين الأكفاء بنذل الجهد في خريرها خريراً جامعاً ودقيقاً، وفق أصول البحث العلمي المنضبط، والنظر الصحيح في الأدلة المعتبرة شرعاً، على ضوء ما أصّله علماء الأصول فهما وتنزيلاً، وموازنة وترجيحاً، وقياساً وتخريجاً، وسبراً وتقسيماً، مراعين في ذلك كلمه مذاهب الأئمة وتقسيماً، مراعين في ذلك كلمه مذاهب الأئمة المختهدين المعتبرين، وفق رؤية خافظ على الثوابت المختبرية، وتراعى المتغيرات الكانية والزمانية،



وما يكتنفها من ملابسات ومتعلقات، تقتضي خقيق المناط الصحيح، وتجديد النظر في منهجية التطبيق الفقهي في ضوء مستجدات العصر ونوازله، بناء على المرونة المودعة في أصل الأحكام الشرعية.

وأبان الدكتور الزيد أنه منذ نشاة الفقه الإسلامي أدرك العلماء ضرورة استشراف النوازل والمستجدات، وتكييفها تكييفاً فقهياً معتدلاً ومتوازناً، يراعي مصالح البلاد والعباد، ويتناغم مع روح الشريعة وحكمتها ووسطيتها واعتدالها، مستحضرين في ذلك قول المصطفى واعتدالها، مستحضرين في ذلك قول المصطفى عليكم هَدْيا قاصدا، عليكم هَدْيا قاصدا، عليكم هَدْيا قاصدا، يغلبه من يشاد هذا الدين يغلبه "، وأيقنوا أن واجب الفقيه المسلم هو خقيق مناط النصوص الشرعية، وهذا يستلزم منه فقه الواقع المعاش، فلا صحة لفتيا لا تعي الواقع، كما لا يحقق مقاصد الشريعة فتاوى جمد على حرفية النص من غير تدبر في روحه ومآلاته ومقاصده.

وأوضح معاليه بأننا اليوم نشهد تطورات متسارعة في تقنية المعلومات وتلاشي المسافات الذي تحققه التقنيات الحديثة ووسائط الاتصال التي جعلت التواصل بين المؤسسات العلمائية والفقهاء أمراً ميسراً في وقت أضحت الحاجة أكبر إلى اجتماعهم وتداولهم الرأي في الشأن العام الذي تصدى له من لا يحسنه من طلاب العلم وأدعيائه الذين صدَّرهم انشغال العلماء عن ملاحقة مستجدات التقنية وتفعيلها في التواصل مع الجمهور، وضعف التنسيق بين دور الفتيا وأهلها المعتبرين.

واستذكر الدكتور الزيد ما ورد في وثيقة مكة الكرمية التي أصدرها مؤتمر جاميع كبير عقد



في أفياء مكة المكرمة وبجوار الكعبة المشرفة، في ليالي العشر الأخيرة من رمضان المبارك عام ك١٤٤ هـ برعاية كريمة من خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، يحفظه الله، وبمشاركة كبار مفتي العالم الإسلامي، حيث تقول الوثيقة في بندها التاسع والعشرين: "لا يبرم شأنَ الأمة الإسلامية، ويتحدث باسمها في أمرها الديني، وكل ذي صلة به إلا علماؤها الراسخون، في جمع كجمع مؤتمر هذه الوثيقة، وما امتازت به من بركة رحاب قبلتهم الجامعة"، وصدق الله تعالى إذ يقول: (ولا تقف ما ليس لك وصدق الله تعالى إذ يقول: (ولا تقف ما ليس لك عنه مسؤولا).

وأبان معاليه بأن الجامع الفقهية وهيئات الإفتاء ومؤسسات الفقه البحثية مدعوة إلى إعمال مبدأ الشورى والتكامل بينها بتوظيف التقنيات الحديثة في توسيع دائرة التواصل، والعمل على تحداول الرأي وصولاً للأحكم، وتضييقاً لشقة الخلاف بين العلماء، وجمعاً لكلمتهم على الأحوط والأوفق بمصالح الأمة، والخروج من مأزق الفتاوى



## الإجماع اليوم أقرب إلى تحقيقه إذا أحسنًا توظيف التقنية في التواصل مع المجتهدين المعتبرين

## التكنولوجيا الرقمية ركيزة أساسية للمجتمعات لتسريع خطواتها نحو بناء نهضتها المستدامة

الفردية إلى رحابة الفتيا الجماعية وبخاصة في القضايا العامة المستجدة والنوازل المعاصرة. بما يسهم في تناولها باستقصاء البحث، وشمولية الدراسة، مع النظر في المآلات، ومراعاة المصالح والمفاسد.

واختتم معاليه كلمته قائلاً؛ رابطة العالم الإسلامي إدراكاً منها لأهمية التطور التقني وما حققه من قفزات متسارعة فإنها تؤكد على ضرورة تفعيل دور مؤسسات الإفتاء، من أجل توظيف هذه التقنية، واستثمارها إيجابياً، وتوسيع دائرة التنسيق مع هذه المؤسسات، وكذلك التواصل مع المستفتين عبر بوابات الفتيا الإلكترونية، وتبدي رغبتها في تواصل مجمعها الفقهي وهيئة علماء المسلمين فيها مع كافة المؤسسات المعنية، خدمة لهذا الدين، وتعاوناً على البر والتقوى، وخير الإنسانية جمعاء.

#### بناء المعرفة

من جهته أكد رئيس الوزراء المصرى الدكتور

مصطفى مدبولي في كلمته التي ألقاها نيابة عنه وزير الاتصالات وتكنولوجيا المعلومات الدكتور عمرو طلعت، أن التكنولوجيا الرقمية أصبحت ركيزة أساسية للمجتمعات والدول لتسريع خطواتها في رحلتها نحو بناء نهضتها للستدامة القائمة على المعرفة.

وثمَّن طلعت جهود الأمانــة العامة لدور وهيئات الإفتــاء في العالــم في مجال التطــور الرقمي، واستخدام ســائر الوسائل التقنية الحديثة لنشر الرؤيــة الحضارية ولتصحيح صورة الإســلام في الحافل الدولية.

#### سن القوانين

وفى كلمته الافتتاحية قال وزير الأوقاف المصرى الدكتور مختار جمعـة "إن المتصدرين للعلم من جماعات التطرف لم يستوفوا مقومات العلم ولم يتتلمذوا على أيدى علماء متخصصين، بل يتقمص أحدهم شخصية الآخر، فمن استهواه الوعظ صار خلف الوعاظ، وحاولوا أن يحتكروا كل شيء، وحاولوا تشويه كل الرموز الدينية عدا رموز عصابتهم، بينما يعملون على شراء ضعاف النفوس من جهة، ويجددون أشباح طلاب العلم من جهة أخرى، محاولين الادعاء بأنهم العلماء الربانيون، ولا أدرى ما مفهوم الربانية عندهم، ومن الذي خصهم بهذه الربانية أو منحهم إياها كما لا أدرى ماذا يعنون بوصفهم الدعاة الجدد: أيعنون شيئا من الثياب والمظهر، أم يعنون الخروج من العربية إلى اللهجات العامية، أم يعنون شيئا آخر لا نعرفه وكأنه لغز من الألغاز".

وفي ختام كلمته أكد وزير الأوقاف على ضرورة سن القوانين التي تحول دون افتئات أي شنخص أو جماعة أو تنظيم على الشان الديني خاصة،

وكذلك حتمية التعاون والتنسيق بين جميع العاملين في الشأن الديني لبناء إنسان عامل متخصص ملم بأدواته ممتلك لوسائل العصر، مع ضرورة ملء الفضاء الإلكتروني مع تضييق الخناق فيه على التطرف والفكر الإرهابي.

#### الإفتاء الرقمى

من جهته لفت فضيلة الدكتور شوقي علام مفتي جمهورية مصر العربية في كلمته، النظر إلى أن ظروف "وباء كورونا" الاستثنائية الطارئة ألهمتنا فتح آفاق جديدة وولوج مسارات متطورة في مجال الإفتاء. ولكن بطريقة جديدة مبتكرة، ولفتت أنظارنا إلى أهمية خول المؤسسات الإفتائية نحو التطوير والرقمنة. ونحن نتفق الإفتائية نحو التطوير والرقمنة. ونحن نتفق جميعًا على أن العصر الذي نحيا فيه الأن ذو طبيعة شديدة التغير والتعقيد والتطوير خاصة في مجال الأفكار الذي يؤثر تأثيرًا في محربات الأحداث.

وأشار فضيلته إلى أنه لمن أسس التجديد الهامة في مجال الفقيه والإفتاء التي خقق مقاصد الشريعة الغراء: التجديد في استعمال وسائل التوصيل المناسبة. ومن ثم برزت فكرة السعي إلى تكوين مؤسسات إفتائية رقمية باستعمال وسائل التقنية الحديثة على أفضل وأتقن ما يكون، ومن هنا جاءت فكرة عقد هذا المؤتمر العالمي الجامع خت شعار (نحو مؤسسات إفتائية رقمية). راجيًا فضيلته من الله تعالى أن يكون هذا المؤتمر العمل نقطة خول إيجابي في مسيرة تجديد العمل الإفتائي.

#### توصيات المؤتمر

وقد خرج المؤتمر في ختامه بمجموعة من التوصيات والقرارات المهمَّة التي خلص إليها من خلال

اقتراحات السادة المشاركين من العلماء والباحثين، وقد جاءت التَّوصيات بما يلي:

- يثمن المؤتمر جهـود الأمانة العامة لِدُور وهيئات الإفتاء لدعم التعاون والتكامل بين مؤسسات الإفتاء، ويقدِّر سبقها لإبراز أهمية التحول الرقمي في المؤسسات الإفتائية.

- يدعــم المؤتــر - بقــوة - مــا صــدر عنه من مبادرات فعالة بإصدار وثيقــة التعاون والتكامل الإفتائي، وإطلاق مركز ســلام لدراسات التطرف وإطلاق التَّطبيق الإلكترونيّ العالـــميّ للفتاوى FatwaPro، ويدعــو المؤتمر جميع الأطراف المعنية لتفعيل هذه المبادرات على كافة الجهات.

- يُشَـِد المؤتمر بالجهود المبذولة من قِبَل الدول والمؤسسات للتعاون والتكامل في مجال الإفتاء باعتباره الأسلوب الأمثل لاستثمار رسالة الفتوى والإفتاء للصالح الإنساني، ويؤكد أنه لا سبيل إلى تطوير الإفتاء ونشر رسالته العالمية الداعية إلى وحدة البشرية في مواجهة الجوائح والأزمات العالمية إلا بالتعاون والتكامل بين جميع الأطياف في ظل المبادئ والقيم والأهداف المشتركة؛ في ظل المبادئ والقيم والأهداف المشتركة؛ وأرتَعَاوَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ) المائدة آ.

- يُشيد المؤتمر بكافة الجهود التي بُذِلَت على مستوى العالم الإسلامي وعلى النطاق الوطني لتطبيق الاجتهاد الجماعي واقعيًّا، ويؤكد أن معرفة وإدراك حكم القضايا الشائكة والنوازل المعقدة التي تكتنف الحياة المعاصرة لا تتأتى إلا بالتحلي بقسط وافر من التأني والتأمل والتشاور الفقهي، وهي أمور لا تتحقق بالشكل المرضي إلا عن طريق هذا النوع من الاجتهاد، ويشير إلى أن ما بُذل من جهود إعمال الاجتهاد الجماعي على



مستوى العالم الإسلامي لا يزال يحتاج إلى دعم كبير.

- يدعب المؤتمر جميع الدول الأعضاء بالأمانة العامية لدور وهيئات الإفتاء في العالم والجامع الفقهية والهيئات الدينية إلى تبادل الخبرات في مجال الفتوى والإفتاء، واعتبار وثيقة التعاون والتكامل الإفتائي خارطة طريق لذلك.

- يدعو المؤتمر إلى الحفاظ على مُقحدَّرَات الدول وأمنها القومي، واعتبارأن أي تهديد لهذه المقدَّرات يُعدُّ تهديدًا للسلم العالم.

- يؤكد على أهمية استخدام التقنية الرقمية في مؤسسات الفتوى والإفتاء لما يترتب عليه من تقليل الوقت واختزاله وتقليل مساحات التخزين وضبط الفتوى لدى المؤسسات.

- خَتُّ الأمانة دُورَ الفتوى وهيئاتها ومؤسساتها على الاستفادة من الوسائل التكنولوجية الحديثة وتطبيقاتها الذكية، سواء في الإفتاء أو في إدارة المؤسسات الإفتائية أو في مواجهة الأفكار المتطرفة.

- يؤكد المؤتمر على أهمية بناء القدرات العلمية والرقمية للمتصدرين للفتوى وضرورة تعاون المؤسسات الختلفة في هذا الشأن لما له من أهمية في عالم ما بعد كورونا.

- يوصي المؤتمر بإنشاء وحدة مخصَّصَة للتحول الرقمي تابعة للأمانية العامة ليدور وهيئات الإفتاء في العاليم يكون دورها تقيديم الدعم التكنولوجي والرقمي لمؤسسات الفتوى على جميع المستويات المادية والبشرية والتحسين المستمر للأليات والبرامج الإلكترونية المتعلقة بالفتوى والإفتاء ومتابعة المستجدات العالمية

في هذا الشأن والاستفادة بها.

- يدعو المؤتمر سائر المستفتين إلى الاستفادة من منصات الإفتاء الإلكترونية التي توفرها المؤسسات الإفتائية كبديل مناسب في ظل هذه الجائحة.

- يؤكد المؤتمر دعوته الجهات والمؤسسات المعنية إلى النظر بشكل جدي لما يحدث في مناطق الصراع في العالم والسعي الجاد إلى اجتثاث جنور التصارع والاحتراب، ووقفها، وبالأخص ما يتذرع بحجج دينية أو مذهبية ليس لها أساس من الصحة.

- يوصي المؤتمر الباحثين وطلاب الدراسات العليا في الدراسات الشرعية والاجتماعية والإنسانية بالرجوع إلى الإصدارات النوعية التي أنتجتها الأمانة العامة والتفاعل معها وإثرائها بالنظر والدراسة.

- يدعو المؤتمر "منظمــة الأمم المتحدة" إلى اعتبار الخامس عشر من ديسمبر يومًا عالميًّا للإفتاء.

- تدعـو الأمانة العامة لــدور وهيئات الإفتاء في العالــم كافة الدول والمنظمــات إلى وضع آليات لإدارة عالم ما بعد كورونا؛ بحيث تشــمل تطوير يُطُــم العمــل التقليدية القائمــة على حضور العنصر البشــري، وتطوير بيئــة العمل المرتبطة بالمكان مــا أمكن؛ وذلك بالاســتفادة من التطور الرقمــي الهائــل، وتشــمل كذلك استشــراف المشــكلات العامة التي تهدد الإنسانية والإعداد للواجهتها، ومراجعة كل دولة ومنظمة ومؤسسة لاحتياجاتها وفائضها من الموارد البشرية والتعاون فيما بين الجميع في ســد الاحتياجــات الوطنية ودعم الاحتياجــات العالمية؛ كل ذلك في إطار من السلم والأمن والحجة والوئام.





## الرابطة تستنكر التفجيرات الإرهابية بمطار كابول

أعربت رابطة العالم الإسلامي عن إدانتها - باستنكار شديد -التفجيرات الإرهابية التى استهدفت مطار العاصمة الأفغانية كابول، وتسببت في سقوط عدد كبير من الضحايا والجرحي.

وجدَّدت الرابطة في بيان صدر عن معالى الأمين العام، رئيس هيئة علماء المسلمين، الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى التأكيد على وقوف رابطة العالم الإسلامي إلى جانب الشعب الأفغاني العزيز، وحقه في أن ينعم بالحياة الآمنة الكريمة، داعيةً في الوقت ذاته المجتمع الدولى وكل الأطراف الفاعلة إلى الوقوف مع الشعب الأفغاني ودعم أمنه واستقراره.

وقدم معاليه خالص العزاء والمواساة لذوي الضحايا والشعب الأفغانى العزيز، سائلاً الله تعالى للجرحى الشفاء العاجل وأن يحفظ أفغانستان من كل مكروه.





## الرئيس الموريتاني يزور المتحف الدولي للسيرة النبوية

فخامة رئيس الجمهورية الإسلامية الموريتانية محمد ولد الشيخ محمد أحمد الغزواني يزور المتحف الدولي للسيرة النبوية، ويؤكد: ما رأيناه يستحق التنويه به من طرف الأمة كلها علماءَ وحكامًا وشعوبًا.





## إغاثة عاجلة للمتضررين من الفيضانات في سريلانكا

جانب من تسليم المستلزمات المنزلية للمتضررين من الفيضانات في سريلانكا ، ضمن البرنامج الإغاثيّ العاجل الذي نفَّذته رابطة العالم الإسلامي مؤخرًا بالتعاون مع الجهات الحكومية هناك.





# وأهلّ عامٌ هجري جديد

## بقلم: د. زلفى أحمد المدينة المنورة

إن مُضتَّ الساعات حثيثاً، وانقضاء الأيام ركضاً، وتصرّم السنين سراعاً، أمرُّ عزيزُ على قلب كل مؤمن حـــق وجل، فبهذا التسارع الحموم للأحداث الزمانية من حولنا، وتفلَّت الأوقات من بين أيدينا عظة وعبرة، تنبّهنا على تناقص أيامنا في هذه الدنيا، وقُربنا من آخرتنا، لحاسبتِنا على ما قدمناه في حياتنا الدنيا التحضيرية لحياتنا الأخروية الدائمة. قال الله تعالى: "ونخرج له يوم القيامة كتابًا يلقاه منشورا. اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً". ولئلا نقع فريسة لندم في لحظة شديد وطؤها عسيرة فجاتها، قال تعالًى: "يقــول يا ليتنى قدمت لحياتى". ويضرب لنا الإمام التابعي الجليل الضحّاك مثالاً عميق التأثير في محاسبته لنفسه، وخشيته من ربه فقد كان رحمه الله إذا جاء مساء كل يوم بكي، فقيل له: لِـــمَ تبكي رحمك الله؟ قال: "لســت أدرى أيومى هذا حجة لى أم حجة على "...

لذا فإن العبد التقيّ النقيّ يستغلّ خاتمة عامه الفائت في محاسبة نفسية صادقة دقيقة، ويستقبل عامه الجديد بخُطط مُحكمة قويمة، تُصلح شان علاقته بربه ونفسه والخلّق من حوله، ويعقد بها العزم على الإصلاح والتغيير

إلى الأفضل والأقوم، فما من عبد عقد العزم على إصلاح ما بينه وبين الله إلا أصلح الله شأنه، وفي الحديث: "إنما الأعمال بالنيات وإنّما لكل امرئ ما نوى".

ففي جانب علاقته بربه: يسال نفسه ويحاسبها عن مكانة الله تعالى في قلبه، هل قدّره حقّ قدره؟ وهل انفطر الفؤاد فرقاً وخوفاً منه سبحانه؟ وهل تأمّل ملكوت الله وسلطانه العظيم في سمائه وأرضه ومخلوقاته العظام، فزادت عظمة الله في قلبه وهَدَته الى توحيده ناله على الله في قلبه وهَدَته الى توحيده لا تُعدّ ولا خُصى؟ هل خلا مع نفسه وحاسبها كلا تُعدّ ولا خُصى؟ هل خلا مع نفسه وحاسبها على ما اقترفت من ذنوب ومعاص؟ وليتأمل: أحسناته رجحت في ذلك العام أم سيتئاته؟ وليقف وقفة حاسمة مع العبادات، أكان أداؤه للفرائض الدينية كما أمره الله تعالى أم قصّر ضواناً، ومن أضاعها أضاعه الله وبوّأه خسراناً.

أما في جانب علاقته مع نفسه: فليُسائلها أكان أداؤها في عملها على النحو المرجوّ اللازم؟ وهــل أدّى ما أنيط به من مســؤوليات وواجبات كما يجب؛ ليســتحلّ ما يجنيه من مال حلال، فيُســتجاب دعاؤه، وفي الحديث: "مطعمه حرام

ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام فأنى يستجاب له "... وليُحاسبها بدقة عن مدى تطوره الذاتي من الناحية الثقافية والعلمية، وكم من الكتب التي قرأها، وكم من الدورات التي حضرها؛ ليسمو بشخصه نحو المعالي، ويطوّر مهاراته للأقوم، ويُعلي من قدراته للأفضل، ويترفع عن السفاسف التي لا يرضى بها سوى الدون من الخليقة.

ولا ينسب تقويم علاقته بمجتمعه في العام المنصرم، ولْيقف وقفة تأمل في محيط تلك العلاقة، وليتفكّر: هل قام بحقوق أرحامه على أكمـل وجه: فـــ "الرحم معلّقــة بالعرش تقول مَن وصلني وصله الله "، وإن كان رب أسرة فهل أدّى ما عليه من واجبات تربوية تجاه زوجه وأولاده ف «كلكـــم راع وكلكـم مســـؤول عـــن رعيته». وماذا عن واجباته الدعوية للمجتمع من حوله مسلمين وغير مسلمين؟ هل كان له دور دعوى في التوجيه والإرشاد وإسداء النصح؟ هل بذل جهداً ملموساً في دعوة غير المسلمين وإخراجهم من الظلمات إلى النور، وفي الحديث: "لأن يهدى بك الله رجلاً واحدًا خيرٌ لك من حمر النعم "، ولا سيما في عصرنا الحاضر حيث يسَّرت التقنيات الحديثة في الشبكة العنكبوتية مهمة التواصل مع غير المسلمين، والتأثير فيهم، وتصحيح مفاهيمهم عن الإسلام وحقيقته.

وثمة أمور تُعين المسلم في بداية عامه وتساعده على استهلال عام جديد مشرق مفعم بالحماسة والأمل:

ففي البداية يأوي المؤمن في جميع جوانب حياته إلى الله تعالى، فهو ركنه القوي الشديد، الذي يحدّه بالعون والسداد، ويشحذ همّته بالتوفيق والفلاح؛ لذا فهو دائم التضرع إليه سبحانه أن يوفّقه إلى مجالات الخير ويباركه أينما وحيثما

حلِّ، ويعيذه من أنواع الفتن وأشكال الضلالات.

ثم لِيعقد العزم على تسخير أيام عامه القادم ولياليه في مرضاة الله وطاعته، ونفع الخلق؛ فكثير من الناس يوفّق في العمل الصالح ويُبارَك له فيه بفضل إخلاص نيته لله تعالى.

وليكن لكلّ امرئ خليلٌ مقرَّب من أهل التقوى، يستعان به في الشدة والرخاء، ويشدّ به عضده في السراء والضراء، فالخليل الصالح نعمة عظمى، إذا نسيت الله ذكّرت الله أعانَك، وإذا ألمّ به خطبُ ساعدك، كتفُّ رؤوف تريح عليه رأسك المهموم، ويدُّ حانية ترشدك إذا اللهمّت الخطوب.

ورحم الله ابن القيم الذي أجمل لنا طريقة محاسبة النفس في كتابه (إغاثة اللهفان) فقال: جماع ذلك أن يحاسب نفسه أولاً على الفرائض فإن تذكر فيها نقصاً تداركه إما بقضاء أو إصلاح، ثم يحاسب نفسه على المناهي فإن عرف أنه ارتكب منها شيئاً تداركه بالتوبة والاستغفار والحسنات الماحية، ثم يحاسب نفسه على الغفلة فإن كان قد غفل يحاسب نفسه على الغفلة فإن كان قد غفل عما خلق له تداركه بالذكر والإقبال على الله تعالى، ثم يحاسبها بما تكلم به أو مشت إليه رجلاه أو بطشت يداه أو سمعت أذناه".

### وبعد:

فلنسمُ بهمتنا، ولُنُعلِ من قيَمنا، ولنضع نصب أعيننا عامًا جديدًا مزدانًا بالطاعات، حافلاً بالإنجازات، مشتّنباً بالحاسبة، وليكن شعارنا ودليلنا على طول دربنا مقولة أمير المؤمنين عمر رضي الله عنه إذ قال: "حاسبوا أنفسكم قبل أن خاسبوا، وزنُوا أنفسكم قبل أن توزنوا، وتزيّنوا للعرض الأكبر".

# ماهية

# التثقيف الذاتي

## د. عبدالقادر الشيخلي رابطة العالم الإسلامي ـ هيئة علماء المسلمين

التثقيف الذاتي هو عمل يجري بإرادة حرة ورغبة نفسية، وبهذه المثابــة فهو يختلــف عن التعلم فــي المدارس والجامعات، فالتعلم فيها يتــم عن طريق معلم فتنزل المعلومات والحقائق إلى مــن يتلقاها من الطلاب، وهذا يعنــي أن المعلم هو المرســل في حــين أن الطالب هو المتلقي، وتتم هذه الطريقة بواسطة من هو أكثر علماً لمن هو بحاجة إلى هذا العلم.

والتثقيف الذاتي مبادرة شخصية لإنسان يرغب في العلم أو المعرفة أو الثقافة فيتلقاها طواعية واختياراً. وهو مستمتع بهذه العملية الفكرية، وبخاصة إذا كانت المعلومات والحقائق التي يتلقاها الراغب عن طريق كتاب اختاره.

فالتثقيف الذاتي في هذا الشان هو تصرف مرسوم يجعل المرء يتقبل المعلومات والحقائق بشوق واهتمام. ويعني وجود ميل ذاتي بهذا التصرف، الأمر الذي يترتب عليه أن يكون هناك اندفاع نفسي لاحتواء العلم أو العرفة أو الثقافة.

وإذا أصبح التثقيف الذاتي هواية للفرد فهذا يعني العمل على مواصلة السير في هذا الاجّاه بدون كلل أو ملل، وإنما بالاستمتاع العقلي لهذا الميل.

وفرق نوعي كبير بين التثقيف الذاتي والتعليم الذاتي السني يُقدم في المدارس والجامعات، فالتثقيف هو السنخدام المعلومات والحقائق لتحليل المشكلات الشخصية ومواجهة الصعوبات الذاتية، فيبادر الراغب إلى مواجهة ما تقذفه الحياة والمجتمع من مشكلات تؤثر على حاضره ومستقبله بأن يحلها الحل العلمي الدقيق، وذلك عن طريق خزين من المعلومات والحقائق وتجارب الأخريان التي اطلع عليها في الكتب أو في الحياة أو لمسها عند الأخرين، فتكون له شخصية علمية واقعية قادرة على حل مشكلاته الشخصية وفق بنائه العقلي والنفسي الذي استمده من القراءات والملاحظات التي أخذها من الحياة الاجتماعية العامة.

إذن التثقيف الذاتي توظيف المعلومات والحقائق لبناء الشخصية وحل للمشكلات الذاتية وإبداء الرأي في شأن الأخبار الختلفة والأحداث السائدة.

مقومات التثقيف الذاتى:

لهذا النوع من التثقيف مقومات أساسية ينبغي أن تتوافر للراغب بذلك، أبرزها ما يلي:

أولها: وجود رغبة صادقة وميل نفسي مستدام، فلا يكون هوىً أو عاطفة عابرة وإنما صدقٌ مع النفس. وقد اختار الراغب نهجاً في سلوكه العقلي والنفسي اختياراً. المفروض ألا رجعة فيه.

ثانيها: محبة للقراءة والاطلاع على المعلومات والحقائق المتنوعة في الكتب والجلات العلمية والثقافية والأدبية والمواقع الإلكترونية الخصصة لذلك.

إن وجود علاقة حب بين النفسس والكتاب هي التي تنم عن رغبة ذاتية في مواصلة الاطلاع واستمرار القراءة.

وحينما يمسك الراغب بالتثقيف الكتاب فإنه يمسكه بعقله ونفسه وقلبه، فيتوفر عنصر الاحترام للكتاب الذي يدفعه إلى تقوية علاقته به، فهو غذاء العقل والنفس والروح.

ثالثها: تخصيص وقت معين للقراءة: وكلما كان الوقت كثيراً كانت الرغبة صادقة وتنصم عن الجّاه إرادي، وتقوم على استغلال الوقت في تغذية شخصيته.

ووقت الراغب في هذا الشأن نوعان، الأول: يحدد وقتاً في الفجر أو في الليل أو في العصر لحدة لا تقل عن ثلاث ساعات مخصصة أصلاً للقراءة دون غيرها.

والثاني: يحاول تمضية أوقات فراغه في القراءة بحيث تصبح هذه هواية ثابتة لا يستطيع الاستغناء عنها. ونلحظ أن الغربيين في الطائرات والقطارات ينشغلون بقراءة الكتب.

رابعها: أن إقامة علاقة دائمة مع الكتاب تقتضي أن يكون في بيته مكان مخصص للمكتبة، حيث يودع فيها الكتب والجالات العلمية والمعرفية والثقافية المتخصصة. وقد يكون الراغب فقير الحال فيلجأ إلى المكتبات العامة التابعة للدولة والواقعة في مدينته. فإذا كان كذلك فهذا يعني تخصيص وقت أطول للقراءة. كما يعني صدق الرغبة في التثقيف، فهو يتوجه إلى المكتبة قاصداً الاستفادة من كتبها ومجلاتها العلمية والمعرفية. وإذا كان قد خصص مكاناً بمنزله أي خصص غرفة أو جناحاً من الغرفة فيجب أن توجد خزائن خشبية أو حديدية أو يلجأ إلى تأسيس أرفف في الحائط في هذا الشأن. ومن الضرورة أن تنظم المكتبة وفق موضوعاتها في أرفف مخصصة لأنواع معينة من الكتب بحيث

يرجع فوراً إلى أي كتاب عند الحاجة إليه.

خامسها: بعض الكتب هي مصادر أساسية للمعلومات والحقائق بحيث يحتاجها الراغب في كل حالة، مثال ذلك كتاب "لسان العرب لابن منظور" (٧١٠هـ) فهذا كتاب موسوعي في اللغة العربية يحتاجه الراغب للاطلاع على المعاني اللغوية والمصطلحية لبعض الكلمات، إذ يوفر هذا الكتاب أوسع المعلومات في هذا الشأن.

وإذا اختار الراغب شراء الكتب فينبغي والحال هذه أن يخصص جزءاً من دخله أو ثروته لشراء الكتب، وبما أن الكتب الممتازة الجديرة بالقراءة كثيرة. بل هي كثيرة جداً. فعليه أن يشتري الكتاب الأحدث أو الأفضل وأن يخصص جناحاً مستقلاً في مكتبته للموسوعات والمعاجم كما ينصح بذلك الكاتب الإيرلندي جورج برناردشو.

وبعض الأشخاص يلجؤون إلى المكتبات الإلكترونية، حيث يجد فيها معظم ما يرغبه، والمسألة رغبة نفسية في اختيار الكتب للتثقيف الذاتي أو اختيار مواقع الكتب أو الثقافة في الإنترنت (شبكة المعلومات الدولية)؛ المهم أن يختارما يروق له، ويواظب على القراءة دون ملل أو كلل.

صفوة القول في هذا الشأن إن التعليم الذاتي هو مرحلة سـواءً جرت في المـدارس أو الجامعـات، إذ يحصل فيها الدارس على معلومات غزيرة بالعلم والثقافة والمعرفة، أما مرحلة التثقيف الذاتي فهي مرحلة تالية للتعليم الذاتي، إذ يسـتخدم مجمل المعلومـات والحقائق التي حصل عليها من التعليم الذاتي في تأسيس فلسفة في الحياة، أو اتخاذ مواقف شـخصية مـن الأحداث أو موضوعياً. وهذا يعني أن ثمة فرقاً بين المتعلم والمثقف، فالمتعلم لديـه خزين مـن المعلومات، بينمـا المثقف يوظف مخرجات هذه المعلومات ويستخدمها لمواجهة مشكلاته الشخصية أو إبداء رأيه في مشكلات المجتمع أو الدولـة، وهذا يعنـي أن المثقف أنضـح من المتعلم وأعمق فكراً وصاحب شخصية متميزة.

# المعرفة في ميزان النظرية التربوية الإسلامية



# بقلم: أبرار بنت مهدي أحمد منشي جامعة أم القرى ـ مكة المكرمة

تكتسب المعرفة أهمية خاصة على مستوى الفرد، فهي جانب أساسي يختص بتصور الإنسان وقيمه وأفكاره. وهي شرط أساسي في الحياة الاجتماعية في كل ما يتعلق بنجاح المجتمع وتطوره. وتعني المعرفة في النظرية

الإسلامية منهجية قوية شاملة تلتزم توجيه الوحي، ولا تعطل دور العقل بل تتمثل بقاصد الوحي، وتدرس الجتمع الإنساني والبناء الخضاري وما أودعه الله في الكائنات من فطرة وكيف يتم توجيهها لفهمها: من أجل أن يكون تسخيرها لتوجيه الإسلام وغايته (انظر حسن، عبد الباسط، أصول البحث الاجتماعي).

من خلال ذلك يمكن تعريف المعرفة في اللغة من عرف، والعرفان يعني العلم ويقال أعرف فلان فلاناً وعرفه إذا أوقف على ذنبه ثم عفا عند، وعرفه الأمر: أعلمه إياه، وعرفه بيته: أعلمه بمكانه وعرفه به (لسان العرب، مادة عرف). وقد فسر أهل اللغة المعرفة بالعلم كما جاء في لسان العرب: (العرفان: العلم) ويفسر العلم بالمعرفة (علمت الشيء أعلمه علماً: عرفته). وإذا أردنا التفريق بين معنى العلم والمعرفة؛ فإن المعرفة أخص من العلم لأنها علم بعين الشيء مفصلاً عما سواه، والعلم يكون مجملاً ومفصلاً عما سواه، والعلم وليس كل علم معرفة.

وقد أوضح ذلك ابن حزم أن العلم والمعرفة اسهان يقعان على معنى واحد. وإن فرقوا بينهما فقد أبقوا على المعنى العام المشترك، كما فعل الحسن العسكرى حيث جعل العلم أشــمل من المعرفة؛ باعتبار أن العلم صفة لله سبحانه وتعالى وللإنسان، والعلم في الإنسان صفة فحسب، وليس عنصراً ذاتياً، والعرفة طارئة ومكتسبة للإنسان؛ حيث يولد وليس معه أدنى علم وليـس لديه أفكار فطرية. قال الله تعالى: «والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئًا وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون (سورة النحل: آية ٧٨). وكما أن العلم صفة من صفات الله سبحانه وتعالى فهو جل شانه عالم وعليم وعلام، فيقال الله عالم ولا يقال الله عارف. وهو سبحانه واهب المعرفة والعلم، فعلمُ الله شامل لكل مغيّب غير ملموس أو مشهود محسـوس، وعلم الله علم كامل يحيط بكل ما يتعلق بموضوعات العلم إحاطة مطلقة، وعلمه مفصل دقيق يتناول دقائق الأشياء والأحداث والتطورات، ومعرفة الله واسعة لا

حدود لها ولا نهاية لها "ولو أن ما في الأرض من شــجرة أقلام والبحريمده من بعده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله إن الله عزيز حكيم" (سورة لقمان: آية ٢٧).

وقد اهتم الإسلام بالمعرفة اهتماماً بالغاً، ورفع من قدر العلماء حيث ورد لفظ العلم ومشتقاته في نحو تسعمائة موضع من القرآن الكرم، الأمر الذي لم يكن لغيره من الحقائق التي ورد لها ذكر في كتاب الله.

والمعرفة في معناها الاصطلاحي تمثل أبسط العمليات العقلية، وأولها؛ حيث يتعرف الفرد بها على الأشياء، ويميز بعضها عن بعض وفق العطيات القدمة له، فالعرفة "مجموعة المعانى والمعتقدات والأحكام والمفاهيم والتصورات الفكرية التى تتكون لدى الإنسان نتيجة لحاولاته المتكررة لفهم الظواهر والأشياء الحيطــة به، وهي بهذا المعنــي لا تقتصر على ظواهر من لـون معين، وإنما تتناول جميع ما يحيط بالإنسان وكل ما يتصل به. (حسن، عبدالباسط، مرجع سابق)، فالمعرفة الإسلامية في جوهرها الموضوعي هي الحركة القائمة على التفاعل الحي بين البيان (الذي يقوم على الأستقبال للنص) والبرهان (الذي يقوم على الاستدلال مع النص)، والعرفان (الذي يقوم على استشراف ما وراء النص)، بل هي التطور المتجدد لهذه الحركة في اندفاعه إلى الأمام عبر التاريخ، لذلك فإن المعرفة الإسلامية تنطوى في مكنونها على طاقة الاكتمال الحيوية التي تعكس في صورتها المتوازنة خصائص النموذج الكلى وفاعلية الإحاطة التي تمتلكها الرؤية الشمولية (انظركتاب النظرية التربوية وتطبيقاتها عبر العصور دراســة خليلية من المنظور الإسلامي).



وبناءً على ذلك فإن المعرفة إما أن تكون علماً فطرياً أودعه الله في الإنسان، وهو العلم الضروري الذي خلقه الله تعالى مركوزاً في فطرة الإنسان ومنه العلم بالبديهيات العقلية وبالله وبالأسماء "وعلَّم آدم الأسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال أنبئوني بأسماء عرضهم على الملائكة فقال أنبئوني بأسماء فولاء إن كنتم صادقين "(سورة البقرة: آية ٣١). أو العلم الرباني الذي وصل إلى الإنسان عن طريق الوحي: "كذلك يوحي إليك وإلى الذين من قبلك الله العزيز الحكيم" (سورة الشورى: أو المعارف المكتسبة من الوحي أو الكون أو كليهما بالحس والتجربة والعقل والحدس "والله أخرجكم من بطون أمهاتكم... الأية" (سورة النحل: آية ٧٧).

ويرى الإسلام أن في الإنسان نزوعاً فطرياً للمعرفة وبإمكاناته وصفاء ذهنه وبتوفيق من الله يصل إلى المعرفة، وقد عرض القرآن نماذج للمعرفة الإنسانية المستمدة من الله فيذكر منها أنواعًا من المعارف كالمعرفة اللغوية والمعرفة الدينية، ومعرفة الصنائع والعلوم ومهارات الإدارة ونحوها.

وطلب العلم في الإسلام عبادة وفريضة دينية ووسيلة لعمارة الأرض والقيام بحق استخلاف الله للإنسان فيها، ومع أن الفكر الإسلامي يجعل مساحات المعرفة كثيرة وواسعة، فإنه يحدد مناطق لا يجوز للإنسان أن يدخلها لأنه ليس لديه أدوات إدراكها وهي في عالم الغيب. وعلى هذا فحدود الجال المعرفي للإنسان لا تشمل الجال الغيبي الذي يُعرف بواسطة الوحي من الله، والعقل السليم يُسلّم بوجوده، فهو يشمل كل ما يتعلق بالله سبحانه وتعالى وصفاته واليوم الأخر وعلم الساعة وهذه لا مصدر لها إلا ما جاء به الوحي، فواجبنا أن نقف عند ما أخبرنا به الله ولا نذهب إلى ما وراء

ذلك وما سكت عنه يجب أن نفوض أمره إليه. (انظر محمد جميل خياط، النظرية التربوية في الإسلام).

وهناك المعرفة الطبيعية (عالم الشهادة): الذي يحدرك بالحواس والتجربة والعقل، وهي التي تدخل وعي الإنسان عن طريق تفاعله مع أُشياء الطّبيعة وظواهرها عن طريق تفكير الإنسان، وحواسه، وإدراكاته، ومعرفته ومنهجيت العلمية، وتقنيات ولا بد فيها من إعمال العقل، وهذا هو الجال الواسع أمام العقل الإنساني، يبحث ويجرب ويخطئ ويصيب، حتى يصل إلى ما يريد من منفعة بنعمة الله سبحانه وتعالى. «ويذكر الإمام ابن تيمية أن العلوم جميعها هي مظهر الكلمات الإلهيــة التي أشــار إليها الّقــرآن الكريم في مواضع متعددة، وهذه الكلمات تنقسه إلى قسمين: كلمات دينية وكلمات كونية، ولا يملك مخلوق أن يخالف الكلمات الكونية التي تعني قوانين الكون والحياة والمصوت والخلق ومجريات الأحداث وإنما تقع الخالفة في الأمور الدينية لأن الله امتحن إرادة الإنسان بها "(الخياط، المرجع السابق).

علاوة على ذلك فالمعرفة تُكتسب من لدن الله تعالى إما مباشرة من رسول الله أو إلهاماً منه لعباده الصالحين أو لبعض مخلوقاته، أو معرفة مكتسبة يكتسبها الإنسان بذاته وما وهبه الله تعالى من وسائل المعرفة وأدواتها، وذلك يتم من خلال أربع مراحل ذُكرت في القرآن الكرم في مواطن متعددة (الميمان، بدرية، السالوس، منسى، النظرية التربوية وتطبيقاتها عبر المعصور دراسة تحليلية من المنظور الإسلامي). وهذه المراحل هي: التفكير الحرمن خلال التفكر في آيات الله تعالى في الأفاق والنفس، ما يؤدي إلى تكوين قدر كبير من المعرفة، وأيضاً تدوين

المعرفة وهيئ عملية مكملة لعملية التفكير الحر، فإذا انفعل الإنسان بأمرما، وأعمل فكره بمنهج قويم وتوصل إلى ما يؤكد صحة ما توصل إليه ومصداقيته وأهميته دونه ليرجع لـه وقت الحاجـة، وأيضاً استيعاب المعرفة وهــى خطوة هامة في مجـال تكامل العرفة الإنسانية. وليس مطلوباً أن يستوعب الإنسان كل أنواع المعارف فهذا محال، وإنما هناك أناس لديهــم مواهب علمية تجريبية يستطيعون بذلك استيعاب ماتم في هذا الجانب، فيأخذ كل إنسان لنفسه منهجاً في عملية الاستيعاب، وكذلك استنبات المعرفة: بمعنى أن يستوعب العالم أسس وقواعد وقوانين العلم الذي يهتم به، ثم يتولى إضافة جديد نافع عليه، للتوصل إلى معارف لم يسبق التوصل إليها، واستنبات المعرفة هي الخطوة التي ترتقي بالعطاء الحضاري، ولولاها لبقى محتدوداً زماناً ومكاناً. فهذه الخطوة وراء حضارة الأمة الإسلامية، وبها يصل الإنسان إلى أفاق معرفية جديدة تعلم الإنسان ما لم يكن يعلم، وتمد البشرية ما لم تكن تعلم.

وخلاصة الأمر أن نظرية المعرفة في الإسلام لا تختص بجانب واحد من جوانب الكشف أو المعرفة؛ لأنها في حقيقتها منهجية تقوم على التوازن والشمول، فهي إطار شامل للحياة الإنسانية والحضارة والإعمار البشري، وغاية كل نشاط وجهاد وعمل وتنظيم اجتماعي إسلامي، فهي تعني التكامل بين جميع الجالات الحياتية الختلفة، ويشكل هذا الأمر نقطة الخياتية الختلفة، ويشكل هذا الأمر نقطة افتراق أساسية بين النظرية الإسلامية في المعرفة من جهة، ونظريات الفلاسفة الذين خالفوا نظرية المعرفة المتكاملة من جهة أخرى. والله سبحانه وتعالى هو الذي يهدي الإنسان إلى اكتساب المعرفة من مصدرين؛ تدبر الخلق

في الكون المنظور، وتدبر الوحى المسطور.

وهكذا فإن المعرفة إدراك بشري يتطلب ضرورة توظيف أدوات الحس البشري للاتصال بالأشياء والأحداث والظواهر، وتوظيف العقل البشري في تكوين الدلالات والوعي بالمعاني، ولا يتعارض ذلك مع توفيق الله تعالى لبعض الناس على بعض بمزيد من التوفيق والهداية.

## المراجع:

ابــن منظور، محمد بن مكرم، (١٤١٤)، لســان العرب، بيروت: دار صادر.

حسن، عبد الباسط، (١٩٧٧)، أصول البحث الاجتماعي، القاهرة: مكتبة وهبة.

خياط، محمد جميل (٢٠٠٣)، النظرية التربوية في الإسلام دراسة خليلية، مكة المكرمة.

القرني، عبد الله بن محمد، (١٤١٩). المعرفة في الإسلام، مكة المكرمة: دار عالم الفوائد.

الميمان، بدرية، السالوس، منى، (٢٠١٤)، النظرية التربويــة وتطبيقاتهــا عبر العصور دراســة خليلية من المنظور الإسلامي، المدينة المنورة.

# في حوار مع عادل المكينزي:

# الإرهاب الإلكتروني خطر محدق يهدد البشرية



## حوار: توفيق محمد نصرالله

نصح أحد القادة العسكريين بتبني "أساليب قتالية حديثة"، يقع بعضها في الجال الإعلامي، معتبراً أن تنفيذ تلك الأساليب بدقة "سيقود العدو إلى أن يستيقظ يوماً ما فيجد نفسه ميتاً، من دون أن نبذل الجهد في إطلاق النارعليه".

هذا هو ما يركز عليه الدكتور عادل بن عبد القادر

المكينزي، أستاذ الإعلام المشارك في جامعة الملك سعود، من خلال دراسة علمية بعنوان: (الإعلام الرقمي وسبل مواجهة الإرهاب) ستصدر قريبًا.

في هذا الحوارنقف على الأساليب التي تتبعها الفئات المتطرفة في استغلال الإعلام الرقمي للتأثير على الشباب واستقطابهم والأساليب المهمة التي توصل لها الكتاب لمواجهة الإرهاب



الإلكتروني. ويتناول ضيفنا أهمية التربية الإعلامية لمواجهــة الإرهاب، ويســتفيض في عــرض وخليل الضوابط القانونية والتشــريعية الخاصة بمكافحة الإرهاب الإلكتروني، وهل تكون التشــريعات كافية للحد من الفوضى العارمة التي يشهدها الفضاء الإلكتروني في ظل ما تشهده المنطقة والعالم من أنشطة إرهابية كبيرة ومتعددة، فإلى نص الحوار:

بداية ما الذي جعلك تهتم بموضوع الإعلام
الرقمى وسبل مواجهة الإرهاب؟

أصبح الإعلام الرقمي جزءًا من العصر الرقمي، فالعالم اليوم ينتقل إلى "الرقمية" في مختلف مجالات الحياة، على كل المستويات، الحكومية والخاصة والأفراد. وفي هذا السياق تعاظم دور "الإعلام الرقمي" ليس عند الإعلاميين فقط، بل عند كافة القطاعات، التي أصبح الإعلام الرقمي جزءًا من نشاطها. وأما مكافحة الإرهاب، فيأتي اهتمامي بها كون الإرهاب أصبح الخطر الحدق الذي يهدد البشرية ويهدد معايش الناس، ويهدد التواصل الحضاري، والأكثر خطورة أنه أصبح السائل التي يستخدم "منتجات العصر الرقمي" في تحقيق أهدافه، واستقطاب أتباعه، ومن أكثر الوسائل التي يستخدمها هي "الإعلام الرقمي". فمن هنا تأتي الأهمية المزدوجة لما للعلاقة بين الإعلام الرقمي والإرهاب من تأثير جسيم في حياتنا.

 يتناول كتابكم (الإعلام الرقمي وسبل مواجهة الإرهاب) عرضاً لبعض الأساليب المهمة لمواجهة الإرهاب الإلكتروني، فما هي في تقديركم هذه الأساليب؟

واكبت التنظيمات الإرهابية الطفرة التقنية منذ أول ظهورها، فمنذ التسعينيات من القرن الماضي كان لتلك التنظيمات مواقع إلكترونية، ومنتديات وشبكات عديدة، وسجل الرصد إنشاء جماعة الجهاد موقعها الإلكتروني في ١٩٩٧م، ومنذ بداية



-- نحن بحاجة إلى تفعيل أساليب المواجهة لتشمل مختلف المجالات الأمنية والفكرية والإعلامية والتقنية

اعتبرت اليونسكو التربية الإعلامية
جزءًا من الحقوق الأساسية لكل
مواطن وأوصت بإدخالها ضمن مناهج
التعليم

القرن العشرين أصبحت شبكة الإنترنت أهم الساحات التي يمارس فيها الإرهاب أنشطته. وقد تعددت بعد ذلك أساليب استخدام التنظيمات لوسائل الإعلام الرقمي، والأهداف التي تسعى إلى خقيقها، كاستخدامها في الحرب النفسية، وبث الشائعات، والترويج لأفكارها، والتهديد الإلكتروني، وتدمير أنظمة المعلومات، والتجسس الإلكتروني.



# -- تقوم الجماعات الإرهابية بتدريب الشباب وتزويدهم بالتعليمات التي يحتاجونها ليكونوا قادرين على تنفيذ العمليات الإرهابية

# مع الطفرة الرقمية أصبح الفرد مكشوفًا أمام الاختراقات الإعلامية والمعلوماتية المفتوحة من كل مكان

لذلك فمن المهم مواجهة الإرهاب بمثل وسنائله؛ حتى تتعطل فاعليته، ومن أهم أساليب مواجهة الإرهاب الإلكتروني: التعاون الدولي والتنسيق وتوحيد الجهود في مكافحة الإرهاب، واضطلاع مــزودى خدمـــة الإنترنت بــدور مهم فـــى التبليغ وإيقاف أي أنشطة إرهابية. ومن المهم جدًا إنشاء منظمة عربية لتنسيق أعمال مكافحة الإرهاب عبر الشبكات المعلوماتية والأنظمة الإلكترونية. إننا بحاجة إلى تفعيل أساليب المواجهة لتشمل مختلف الجالات، باتخاذ إجراءات أمنية، وإجراءات فكرية وإعلامية، وإجراءات فنية وتقنية. كذلك من الأساليب المهمة نشر الوعى في الجتمع، وإشراك الجتمع في هذه المكافحة؛ فكل فرد من الجتمع أصبح معرضًا لخطر الإرهاب الإلكتروني، لذلك لا بد من تزويده بالأساليب الخطابية والثقافية التي يتمكن بها من مواجهة هذا الإرهاب.

• من المصطلحات التي فرضت نفسها في الآونة الأخيرة مصطلح «التربية الإعلامية»، ولكم اهتمام خاص بها.. فإلى أي مدى استفادت المجتمعات الإسلامية من تطبيق

### التربية الإعلامية لمواجهة الإرهاب؟

"التربيــة الإعلامية" تعد اليوم واجبًا من واجبات العصر الرقمي، فمع الطفرة الرقمية، أصبح الفرد مكشــوفًا أمام الاختراقات الإعلامية والمعلوماتية المفتوحة من كل مــكان، فالتربية الإعلامية بمثابة الدرع الواقــي والحصن الحصين الــذي يحمي الفرد من خطر المعلوماتية. ومن الأهمية أن تكون التربية الإعلامية إحــدى المقررات الدراســية المعتمدة في مختلف مجالات التعليم والتدريب. واعتبرت وثائق اليونســكو أن التربيــة الإعلامية جــزءٌ من الحقوق الأساســية لكل مواطن، وتوصــي بإدخالها ضمن الرغم من وجود بعض الجهود في الإفادة من التربية الإعلامية لمواجهــة الإرهاب، فإننا لا زلنا بحاجة إلى مزيد منها، وتنظيمها، وتفعيل الاســتفادة منها؛ حتى تظهر ثمرتها في مكافحة الإرهاب.

• كيف استطاعت الجماعات المتطرفة اختراق المواقع وقواعد البيانات ونشر برامج التجسس الإلكتروني وتدمير البيانات وتجنيد الأفراد من خلال نشر الفتن والشائعات والأكاذيب؟

هـذه إحدى أساليب التنظيمات الإرهابية، التي تعلم يقينا أنها لن تتغلغل وسط الجتمعات إلا من خلال نشر الفتن والشائعات والأكاذيب، وحتى يكون لهذه الأساليب تأثير فإن هذه الجماعات تزرع برامح التجسس في المواقع الإلكترونية المستهدفة، حتى تصل إلى بعض المعلومات، التي تمنحها مصداقية عند الناس. ولذلك استفادت التنظيمات الإرهابية من تجنيد الأفراد، وتحقيق تواصل فعّال معهم، واستخدامهم كأدوات تنفذ بها أهدافها الإجرامية. لقد أصبحت شبكة الإنترنت الموقع الحقيقي لجماعات الإرهاب، ومن خلالها يتواصلون وينسقون، ويشنون هجماتهم، ويحاولون تدمير البنى المعلوماتية لمؤسسات المجتمع العسكرية والاقتصادية.



• يركز البعض على الضوابط القانونية والتشريعية لمواجهـ ق الإرهاب الإلكتروني؛ فهل ترونها كافية للحد من الفوضى العارمة التي يشهدها الفضاء الإلكتروني؟

على الرغم من وجود عديد من التشريعات والضوابط واللوائح القانونية التي تكافح الإرهاب، وعلى الرغم مـن ازدياد الاهتمام بهذه الجوانب التشـريعية، فإن العائق الأكبر يتمثل في النمو الهائل والمتسارع لشبكة الإنترنت وإمكاناتها وتطبيقاتها يومًا وراء يـوم: ما يجعـل ملاحقة هـذا النمو من خلال التشريعات وسيلة غير كافية للحد من فوضى الفضاء الإلكتروني. ومع ذلك فإن هذه التشريعات والقوانين تمثل أهمية كبرى في كبح جماح هذا المارد، وتخفيف آثاره الضارة. وفي المملكة العربية السعودية شُرِّعت مجموعة من القوانين التي تهدف إلى الحد من وقوع الجرائم المعلوماتية، وحّديد الجرائم المستهدفة بالنظام والعقوبات المقدرة لكل جرمة، وتحديد جهــة الاختصاص متابعتها وتطبيق العقوبات.. كما تهدف إلى حماية المصالح العامة والأخلاق والآداب العامة، وحماية الاقتصاد الوطني، وحماية خصوصيات أفراد الجتمع، والحفاظ على النسيج الاجتماعي من الانهيار.

• هناك أساليب تتبعها الفئات المتطرفة في استغلال الإعلام الرقمي للتأثير على الشباب واستقطابهم؛ فما أبرز هذه الأساليب حسب دراستكم لها؟

تمارس التنظيمات الإرهابية تأثيرًا كبيرًا على الشباب، من ذلك منحهم الشعور بالاستقلالية وخقيق الأهداف، والشعور بالأهمية الجتمعية، وتقوم هذه الجماعات بتزويد الشباب بالتدريبات والتعليمات التي يحتاجها ليكون قادرًا على تنفيذ العمليات الإرهابية، مستفيدين من التطلع والحماس عند الشباب، ولا سيما ذوي التفكير والمعرفة المتدنية، مستغلة تأجيج العواطف الدينية، وعواطف

# - - عمدت التنظيمات الإرهابية إلى تجنيد الأفراد وتحقيق التواصل معهم واستخدامهم كأدوات تنفذ بهم أهدافها الإجرامية

# الإرهاب نشاط عالمي ومواجهته ينبغي أن تكون قائمة على تنسيق الجهود والتعاون الدولي للحد من انتشاره ومنع وقوع آثاره الضارة

المظلومية، والتحريض ضد الأنظمة وضد الواجهات والمؤسسات المجتمعية، وإلى جانب التعليم والتدريب تستغل الحرب النفسية من خلال بث الفيديوهات المرعبة، التي تسهم في الجذاب نوعيات من الشباب إليهم، إما خوفًا من هذا المصير، وإما رغبة في الالتحاق بهذه المارسات. كما أن التنظيمات الإرهابية بتوثيق العمليات الإرهابية تمجد مرتكبيها، وتمنحهم أملًا كبيرًا في خلود أسمائهم، وشهرتهم، واعتبارهم أبطالًا في المجتمع. كل هذه العواطف تستخدمها التنظيمات الإرهابية لتستقطب الشباب وتؤثر فيهم.

ما أهمية وعي المواطن وولائه وانتمائه وهل
هو كافٍ للتصدي لخطر الإعلام الإلكتروني؟

لا شك أن المواطن هو الحصن الأول في التصدي لخطر الإعلام الإلكتروني؛ لأن المواطن هو الذي عارس الإعلام الرقمي كجزء من حياته اليومية، وهو أثناء هذا يواجه كثيرًا من الأخطار الإلكترونية، من هنا تأتي أهمية الحديث عن "التربية الإعلامية" كما أشرنا إليها آنفاً، التي تغرس في الناس



مهارتين أساسيتين ليصبحوا مواطنين فاعلين في مجتمعاتهم، هما: التفكير النقدي، والقدرة على التعبير عن النفسس. فالتربية الإعلامية تعلمنا المهارات التي نحتاجها للإبحار بأمان عبر هذا البحر الليء بالأخطار المعلوماتية.

• توجد مبادرات فعالة قامت بها جهات عديدة لمواجهة الإعلام الرقمي.. فما هي الدروس التي يستفاد منها ولا سيما التحالفات العالمية والإقليمية في ظل ما تشهده المنطقة والعالم من أنشطة إرهائية كبيرة ومتعددة؟

لأن الإرهاب نشاط عالمي، فإن مواجهته ينبغي أن تكون نشاطًا عالميًا، قائمًا على تنسيق الجهود، والتعاون الدولي للحد من انتشاره، ومنع وقوع آثاره الضارة. وتستوي في ذلك الجهود العسكرية لكافحة الإرهاب، أو الجهود الأمنية، أو الجهود الفنية والإعلامية، أو الجهود الفنية والتقنية.

• في ظل المخاطر الناجمة عن الأنشطة الإرهابية عبر الإنترنت، ما دور الدول في تطوير التقنيات التي تمكنها من حماية نفسها لمجابهة هذا النمط من الإرهاب وتطوير الأنظمة الأمنية والقضائية لكي تكون قادرة على تتبع الإرهابيين وكشف مخططاتهم؟

لا شك أن مواجهة الإرهاب تمثل جزءًا أساسيًا من الأمن القومي للدولة، لما للإرهاب من تداعيات خطيرة تهدد أمن الجتمع والدولة، ومن ثم فكثير من الدول طوَّرت أدوات خاصة بها لمكافحة الإرهاب فالمملكة العربية السعودية، مثلاً. سنت تشريعات عديدة لمكافحة الإرهاب، وأنشأت هيئات ومؤسسات خاصة بهذا الشأن، كالمركز العالي لمكافحة الفكر المتطرف، وحملة سكينة، ومركز الناصحة، وطورت منظومات الجماية الإلكترونية للمنشآت والمؤسسات بإنشاء هيئة خاصة للأمن السيبراني، والمؤسسات عديدة البنية التحتية المعلوماتية تهدف إلى حماية البنية التحتية المعلوماتية

للقطاع المدني والعسكري، هذا عدا عن جهودها في تشكيل التحالف العربي والإسلامي في مكافحة الإرهاب الإلكتروني.

 في ظل الانحسار الماثل للعمليات الإرهابية والقضاء على الكثير من الجماعات الناشطة في الإرهاب، هل ترون أن الإرهاب في الفترة المقبلة سينحصر فقط في الإرهاب الإلكترونى؟

ما من شك في أن "الإرهاب على الأرض" يتغذى بـ "الإرهاب الإلكتروني بالإرهاب الإلكتروني بيخد مزيدًا من الأتباع، الذين يتحولون إلى قنابل موقوتة تهدد الجتمعات، فما بقيت بيئة إلكترونية للإرهاب، ينعكس ذلك على الأرض. ونمو الإرهاب الإلكتروني أكثر خطورة من نمو الإرهاب العسكري؛ لأن الإرهاب العسكري سيكون في بقعة محدودة من الأرض فيمكن محاربت وهزيمته، أما الإرهاب الإلكتروني فإنه ينمو ويتغلغل في أنحاء العالم، ووسط البيوت، من هنا تأتي أهمية الحديث عن السدور الفكري والإعلامي في مواجهة الإرهاب الإلكتروني.

أخيرًا بماذا خرجت من كتابك عن الإعلام الرقمي
وسبل مواجهة الإرهاب ونحن نعلم أن هناك
عوامل مشجعة دائمًا على استخدام الإرهابيين
للإعلام واستخدام الإعلام للإرهابيين؟

إن النجاح في القضاء على الجماعات الإرهابية مرهون بالمواطن بالدرجة الأولى، وهذا يتطلب نشر مفاهيم التربية الإعلامية، واعتمادها جزءًا مهمًا في كل قطاع من قطاعات التعليم والإدارة، وفي كافة القطاعات والوظائف ينبغي تزويد العاملين بهذه التقنيات الفكرية والنقدية والإلكترونية. كما يتطلب الأمر مزيدًا من الجهود على المستوى الحلي والإقليمي والدولي، لتطوير الأليات والوسائل والأدوات والأساليب في مكافحة الإرهاب.

# رحلة فنان إثيوبى

# من الغناء إلى الإنشاد الديني

### بقلم: د. محمد الخضر سالم

وافت المنية المنشد الإثيوبي الشهير محمد صلاح أحمد في أديس أبابا في الخامس عشرمن الحرم 1820 الموافق الثالث والعشرين من أغسطس 1810 عن عصر يناهز (٥٥) عاما، بعد دخوله المستشفى بأيام بسبب مرض القلب الذي عانى منه فترة طويلة.

والفنان الإثيوبي محمد صلاح الشهير بـ (محمد أول) له قصــة في التحوُّل من الغناء إلى إنشــاد الأهازيــج الدينية حتى صارت له شــعبية كبيرة وسط الشباب.

ولد محمد أول عام ١٩٦٥م في محافظة وَلَّوْ شمال البلاد بقرية تسمى "أرادة" الواقعة جوار مدينة ديسي، وهي المنطقة التي عرفت بكثرة المادحين والمنشدين، ومعظم مدائحهم باللغة الأمهرية والأورومية مستمدة من السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي، ولها تأثير كبير في المجتمع الإثيوبي خاصة وسط الشباب.

تلقى محمد أول تعليمه الابتدائي والمتوسط بالمدينة نفسها التي ولد فيها، وبعد أن أكمل المرحلة الثانوية انتقل إلى أسمرة؛ حيث كانت إريتريا ولاية من ولايات إثيوبيا، وعاش فيها فترة من الزمن، والتحق بالجيش في عهد الحكم



## العسكري الشيوعي.

وكانت المرحلة الثانية من حياته عودته إلى أديس أبابا واشتغاله بفن الغناء، إذ تميز بصوت جميل، فأصبح من المغنين المشهورين، ولكنه اعتزل الغناء فجأة وانقطع عنه، رغم محاولة جهات مختلفة إقناعه بالعودة إلى الفن الغنائي الذي أكسبه المال والشهرة.

## قصة تركه فن الغناء:

شارك الفنان محمد أول في حفلة غنائية في إحدى الليالي مع عدد من المغنين. بعد أن أنهى مشاركته غادر المسرح أمام تصفيق حاد من الجمهور. لفت



المساجد، وخدمة الجتمع.

وفع الله له بعض أمنيت فتوجه نحو العمل الخيري، وخدمة الدين الإسلامي، وإبراز محاسنه، وتربية النشء على محاسن الإسلام، ومكارم الأخلاق، ودعوة الناس إلى محبة الرسول صلى الله عليه وسلم، والاقتداء بسنته، وذلك من خلال الأناشيد التي يصدرها ما بين فترة وفترة، بصوته الجياش، وبنغمة خاصة يصدرها مع طول النفس في الإلقاء، إلى جانب ما خمله الأناشيد من الجمال وحسن التعبير، وهكذا كانت معظم أناشيده تركز على توجيه النصائح لفئة الشباب والشاب، والتربية، والتوبة، والاستقامة، ولفت نظر السامعين إلى تاريخ المسلمين الجيد وحياة السلف الصالحين.

كانت الأشرطة التي يصدرها توزع مجانًا على الجمهور، إذ جعل فنه وقفًا للتربية الدينية والدعوة لإصلاح الأنفس. وعندما تعددت وسائل التواصل الاجتماعي أصبحت أناشيده تصل إلى قطاع كبير من الجمهور المعجبين به. خاصة فئة الشباب من البنين والبنات في وقت قصير مجانا. وكان من المكن أن يستفيد منها ماديًا، لكنه آثر تقديم فنه دون مقابل مع أنه مرَّ بضائقة مالية، مما جعله يضطر إلى بيع منزله الذي يسكن فيه، ومات وهو يعيش في بيت الإيجار.

وعلى الرغم من العروض التي تلقاها من جهات مختلفة لثنيه عن نهجه والعودة إلى حياته القديمة، فإنه رفض تلك العروض، وثبت على ما هو عليه، وكان يقول: إن لي إخوة يعينونني على جَاوز هذه الفترة. ولا شك أن هذا الإخلاص والثبات على الدين هو ما أعطاه مزيدًا من القبول لدى الجمهور من الناس، وتشهد جنازته على ذلك، وكان معظم الحضور من فئة الشباب الذين أخذوا على عاتقهم مسؤولية خدمة أبنائه بعد وفاته.

انتباهه قبل نزوله من المسرح استمرار شخص يجلس على حافة المسرح في التصفيق له رغم هدوء أصوات الجميع، وكان منظرًا لافتا لكل الحاضرين، وتساءل الناس عن سرحماسة هذا الشخص، وتبين لهم أنه في حالة سكر، ولم يلبث أن تلفظ بكلمة كانت نقطة التحوُّل لهذا المغني، عندما سمع الرجل يقول: إذا كان اسمه محمد أوَّل فمكانه المسجد وليس المسرح.

يقول محمد أول رحمه الله: كان لهذه الكلمة أثر كبير في نفسي، فأصبحت حبيس البيت لأشهر بعد ذلك. كانت الكلمة لا تغيب عن بالي، وقررت في نفسي عدم المشاركة في أي عمل فني بعد ذلك، وطلبت من وزارة الإعلام عدم بث أغنيتي الأخيرة، وحاولت إيقافها بكل الوسائل ولكن الطلب رُفض بحجة أن هذه الأغنية صارت حقاً للشعب.

جرت إرادة الله تعالى أن يهيئ لهذا المغني خيرًا في الدارين، بأن يسـوق له هذا الشخص ليكون سببًا في تغيير حياته. لقد تبدلت حياته فعلاً حين اعتزل الغناء وحَوَّل فيما بعد (عام ٢٠٠٨) لتقديم الأهازيج والأناشيد الدينية، فكان سببًا لإسعاد الكثير من الناس والتأثير فيهم، حيث أجـرى الله على يديه خيرًا كثيرًا للناس، فمنهم من أسـلم، ومنهم من اسـتقام على الدين، ومنهم من تاب عن المعاصي، ومنهم من توجه إلى عمل الخير.

## السفر إلى مكة:

وكانت الفترة الثالثة من حياته، سفره إلى الملكة العربية السعودية بعد أن قرر الانقطاع عن الغناء، وعاش في مكة سبع سنين. ولعل مكثه هذه الفترة كان له دور كبير لما قام به من الجهود بعد عودته إلى إثيوبيا؛ وعندما سئل عن أفضل عمل يتمنى القيام به، إذا وسع الله عليه المال، قال بناء

تناولت أهازيــج الفنان محمد أول موضوعات مثل قصة إســـلام بلال بن رباح رضــي الله عنه، بعنوان "أحد أحد"، وقصــة عبد الله بــن حذيفة، وتغنى بحقــوق الجيران، والحجاب، ونبوءات الرســول صلى الله عليه وسلم، ومدح الرسول، وذكر حياة الآخرة، وعلامات الســاعة، والحب حتى الجنة، واســتغفار الله، وغيــرذلك من أمور دينية. وعبر في بعض هذه الأناشــيد عن حياته الماضية، وتوبته، وندمه على الأناشــيد من الأخطاء، وحرصه على التقرب إلى الله تعالى، ورضاه بالعودة إلى باب الرحمن، من ذلك قصيدته بعنوان: "تســميت بمحمد، وليس عندي قصيدته بعنوان: "تســميت بمحمد، وليس عندي حسنات، رحمتك يا ربى"، يقول فيها:

ليسس في ميزاني عمل صالح يبرئني.. يا خالقي إنك تعلم أني عبدك الضعيف.

أتوســل إليك مع ما لدي من ذنــوب ومعاصٍ، أنت ملاذي وعونى، وها أنا قد لجأت إليك.

فامســح وامح عني مـا اقترفت يـداي من ذنوب كبيرة.

ســموني محمدًا فنلـت بهذا التســمي مرتبة الشرف، فامنحنى رضاك يا رب.

وله قصيدة "فداك بأبي وأمي يا رسول الله"، وهي من القصائد التي كان لها تأثير كبير في جمهوره المتابع له، وأحدثت تغيرًا فيهم، واستقام على يديه عدد من المثقفين من الفئات الختلفة.

وآخر قصيدة له، بعنوان: "رحمتك يا رب" وكان يعبر فيها عن حياته الصعبة، ومعاناته مع المرض الذي ألمَّ به، وطلبه اللطف والرحمة والعفو والغفران من الله تعالى.

وفي أنشــودته بعنوان: "الحياة لها معنى إذا اعتنى بها الإنسان" يقول:

لم تكن الدنيا كوخًا نسكن فيها، بل كانت وتظل مجرد طريق للعبور.

في لحظة نهاية الحياة البشرية، يمر الإنسان عبر أبواب الموت ويمشى إلى مكان إقامته الدائم.

يتم الحكم على جمال الطريق الذي سلكه الإنسان، وعدم جماله من خلال عمله الذي قدمه حين كان على وجه الأرض.

الموت حــق... لا يوجد مخلوق أُعطــي القدرة على العيش إلى الأبد.

القضية الرئيسية هي كيف عشت حياتك؟ ما هو الخير الذي أوجدته أو تركته في مدة حياتك؟

المرء بحسب الموهبة التي حصل عليها، عندما كان في الدنيا، وبقدر ما كان قادرًا على القيام بما ينفع البشرية، وذلكم هو الذي يعتمد عليه لتقييم وتقدير حياته الشخصية.

سوف يُستدعى الجميع لمغادرة هذه الحياة، وسوف يتخلَّص من كل معطيات الحياة تاركًا للذي ينوبه، أو يرثه ويعود من حيث أتى، في رحلة يشترك فيها الجميع، فإنا إلى الله لراجعون.

ما بقي الإنسان على قيد الحياة، فإنه متمسك بحياته ويرجو ألا تنتهي، يريد في خلالها العديد من لوازم الحياة.

إن ذلك قريب من المعنى الذي أراده الشاعر العربي الصلتان العبدي:

نروح ونغدو لحاجاتنا

وحاجــة من عـاش لا تنقــضي

تموت مع المرء حاجاته

وتبقى لـه حـاجـــةٌ مــا بقى

# المسلمون والغرب والتأسيس القرآني للمشترك الإنساني

### إعداد: د. محمد تاج العروسي

صدر حديثًا كتاب للدكتور أحمد الفراك بعنوان: "المسلمون والغرب والتأسيس القرآني للمشترك الإنساني". وأصل الكتاب رسالة علمية حصل بها المؤلف على الدكتوراه في الفكر الإسلامي من جامعة السلطان مولاي سليمان، بني ملال عام ٢٠١٣م.

وللكاتب مؤلفات أخرى هي: ضرورة العمل الجماعي، والدولة المدنية وإشكال الهوية، ورسالة العلماء في الإسلام بين الواقع والواجب، والوجيز في الفلسفة، وآليات تشغيل المنطق في الفكر الإسلامي العربي القديم، والمشترك الإنساني وضرورة النقد المزدوج.

يتناول المؤلف جوانب عن الأسسس المشتركة بين المسلمين والغرب "الدينية، والعلمية، والطبيعية، والعمرانية، والبيئية"، وكيفية توظيفها، والعلاقات بين المسلمين وغيرهم في ضوء القرآن، والمعطيات العلمية، والمواقف الفكرية والاجتهادات التاريخية.

في المقدمة يسلط الكاتب الضوء على علاقة المسلمين بالغرب وما يتعلق بها من إشكالات نظرية، وذكر أنها لم تكن



وليدة الزمن الحاضر، وإنما هي علاقات ممتدة امتداد التفاعل بين الطرفين، وقد تناوبت عليها حالات الصراع، والانسجام، وظل يطبعها تبادل الأخذ والعطاء، والسلب والإيجاب.

وذكر أن عقلاء العالم مقتنع ون بضرورة الإعداد لستقبلٍ تلتقي فيه مصالح الناس وتتقاربُ ثقافاتهم وتتعايش حضاراتهم، والبحث كذلك عن مشتركٍ تلتقي فيه الإنسانية، وتتخلص من تبعات عصور الفتن والكراهية والظلم، وتتجاوز الخطاب التحريضي السلبي الصدامي الذي يجتاح الناس، ويؤيد الصراع الديني، والعرقي، والقومي، والاقتصادي، والعسكري، والسياسي.

ثم خَــدث عن الأديان باعتبار وحــدة أصلها ووحدة غاياتها، وكيف تُســهم في بناء مشترك إنساني



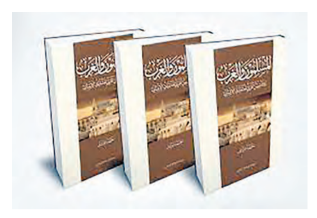
عالمي على المستويين الديني والعلمي، وعن مشروع العمران الإنساني المشترك، الذي يتعارف فيه الجميع، ويتعايشون من غير تعصب للون، أو العرق، أو اللغة أو القومية أو المذهب، وكيف تسود قيم العدل، والإنصاف، والحرية والسلم بين الحضارات والثقافات ليسهم كلُّ بما فيه وما عنده في إغناء المشترك الإنساني وتطويره لصالح النفع البشري العام، وحاول وضع حلول للعوائق التي يراها أنها عطلت المشترك الإنساني، ووسعت الفجوة بين المسلمين والغرب، على الرغم من إمكانات التقارب والتعارف بين الجانبين، وبناء الثقة بين الشعوب، والتكامل بين الجانبين، وبناء الثقة بين الشعوب،

وفي الفصل الأول عرض لمفهوم "المسلمون، والغرب"، والمشترك الإنساني بينهما في ضوء المرجعية القرآنية، وما تزخر به من الإمكانات في صناعة هذا النموذج وتقديمه للعالم.

وذكر أن مصطلح "المسلمون" بالدلالات القرآنية يجمع صوراً وحقائق متعددة عن الإسلام والمسلمين مسن النواحي الدينية، والثقافية، والاقتصادية، والسياسية، وهم: مجموع الناس الذين يدينون بدين الإسلام.

والقرآن بكونه وارثاً الرسالات السابقة منفتحاً على جميع الأجناس حيثما كانوا، ومستوعباً بعالميته وشموليته، وانفتاحه، وتجدده لجميع الأزمان، والخصوصيات الثقافية، والحضارية. وإن حصل عدم تطابق بين الوحي المنزل المطلق، والتجربة التاريخية للمسلمين، وعدم ثبات في العلاقات بينهما تاريخياً، ولا جغرافيا؛ فالتاريخ قد شهد حالات فصام عديدة بين الإسلام والمسلمين على مستويات مختلفة.

أما مفهوم الغــرب اليوم: فبوصفه واقعاً معاصراً



لا ختمله المعاجم اللغوية والاصطلاحية؛ لكونها تقتصر على الدلالات الجغرافية والاجتماعية المتداولة في الماضي، ونحن نقصد الغرب المعاصر لنا اليوم بوصفه نظامًا معرفيًا، تتداخل فيه العقيدة والفكر والثقافة بالفلسفة، والقانون، والجغرافيا. وهو مفهوم تطور بشكل ملحوظ تبعاً لتغير موازين القوى في العالم، وتبدل النماذج الحضارية، فقد كان يطلق لفظ "الغرب" قديمًا على أهل المغرب والأندلس، وكان الشرق يطلق على الصين والهند، ثم تلاشى هذا التحديد على الصين والهند، ثم تلاشى هذا التحديد مقابل الاتحاد السوفيتي، ثم تغير المفهوم من جديد ليُطلق على أوروبا وأمريكا معا، ثم هما معاً وروسيا واليابان، حيث أضيفت اليابان إلى الغرب، وهي تقع في أقصى الشرق.

وهكذا تشكل الغرب بصورة تدريجية تراكمية عبر قرون، إلى أن وصل إلى الشكل الذي هو عليه الأن، فقد انتقل المفهوم من معناه الجغرافي إلى معنى ثقافي وإيديولوجي جديد، غير مرتبط بمنطقة جغرافية معينة، كما كان عليه الحال في السابق، وإن كان لهم يمتثل للمعنى الجغرافي الذي يوحي به، فقد راهن منذ البدء على المقاصد السياسية والثقافية، والدينية، ومن شم أثبت مجموعة من الصفات والخصائص العرقية، والحضارية، والدينية على أنها ركائز قارة، تشكل أسس هويته.



لكن الغرب وإن كان منظومة متكاملة متداخلة، فلا يصـح التعامل معـه باعتباره كتلة صماء، فبداخله تتعدد القيـم، وتختلف الأحكام، وتتباين المواقـف، فالغرب ليـس هو كل العالـم، ولا كل العصر، وليس هو شراً كله ولا ضلالاً، فكم فيه من علم نافع، ومن عمل صالـح، ومن خلق كرم، وكم فيه من إنجازات هائلة، وإمكانات ضخمة، يمكن توظيفها لصالح الإنسان، كل إنسان.

وحت عنوان: "علاقة المسلمين بالغرب من المعترك إلى المشـــترك"، يقول: المســلمون والغرب كتلتان حضاريتان مختلفتان، تنوعت العلاقة بينهما من الخصام إلـــى الصراع، ومن التفاهـــم إلى التعاون والعطــاء المتبادل، وقع بينهمــا التناكر والتحارب، مثلما وقع التعارف والتآلــف، لكن دون أن يختفي المشترك المعلن منه، والمضمر بين الطرفين. انطلق الحوار بالاتصــال والتبادل والتنافس، واســـتمر في صورة متعددة ومتباينــة تبعًا لموازين القوى وتبادل الأيــام، لكــن لم تبــرز العلاقة مع الغــرب بمعناه المعاصر إلا بعد الاحتكاك العسكري والثقافي في القرن التاســع عشر نتيجة الصدمة التي أحدثها الاتصال بالغرب الصناعي، والمسلح والمنظم.

لذلك نسارع إلى تأكيد حقيقة بأن جّاوز الأزمات الراهنة والتصورات السلبية السائدة بين المسلمين والغرب يتطلب فتح باب "النقد المزدوج" للمسلمين والغرب على حد سواء، وذلك بنقد الأطروحات التاريخية التي تتعارض مع الأسس المشتركة لبناء حضارة بديلة تتوافق والطور الذي تعيشه الإنسانية اليوم، وتستشرفه غدا، مع استثمار القواعد المشتركة في الدين، والعلم، والعمران، والبيئة، والمقومات الجامعة في الوحية والبيئة، والرهان على خطاب التقريب والاشتراك، وابذ خطاب التفرقة والصدام.

إن الوعي بـ "المشــترك الإنســاني" هو الســبيل الوحيد في نظرنا لبناء ثقافة عالمية جديدة، تمكن من التخلص من الأفكار المنقولة من الماضي دون تجديد، والحماية من الأفكار المستوردة دون تمحيص، فبإمكان الشــعوب أن تؤســس ثقافة عالمية هي جماع ثقافات مختلفة لهــا أراض محررة تقف عليهـا، وقنوات وجســور تواصل، وتفاعـل، وحوار تلتقــي عبرهـا على المبـادئ، والقيــم، والمصالح المشتركة.

فالمسترك الإنساني معطى أصيا، وضرورة حضارية آنية، ومستقبلية، والإعراض عنه ينشئ واقع الصراع والكراهية، وهذا يؤدي إلى الوقوع في آفات الاستبداد، والاستفساد، والاستكبار، والاستحباد، والاستحباد، والاستخبار، والاستحباد، والاستحبار، والاستحبار، والتعايش، والتنافس على التعارف، والتعاون، والتعايش، والتنافس الراشد، ذلك أن "ما هو مشترك إنساني عام لا يختص بحضارة بذاتها، أو قومية بعينها، أو أهل ديانة دون غيرها... فهو كالماء والهواء، ختاجه كل نفس، وينهض بمهمة الإحياء لدى الناس جميعا."

وذكر المصنف أنه يحاول في هذا الكتاب رسم المعالم العامة لنظرية المشترك الإنساني، ويبحث في مدامكها الكبرى المبنية على جملة من الأصول والمبادئ، والتي هي بمنزلة ركائز أساسية لبناء حضارة المشترك على مستوى إنساني عالمي، يستوعب الخصوصيات الدينية، والجغرافية، والعرقية في إطار الكليات المنهاجية الجامعة، وفي كل مدخل من هذه المداخل يشترك المسلمون والغرب في أصول وقواعد جامعة، وقيم المشتركة يُستبعد وقوع التنازع بصددها، فهذه المشتركات الكبرى يعتبرها المصنف محط توافق فطرى، وديني، وقيمي.

وذكر أن التجارب والدراسات أثبتت أن جميع الحضارات احتاجت لغيرها للتفاعل معه في قيامها، وانتشارها واستمرارها، وسنة التعدد مرتبطة بسنة الاختلاف، وسنة الاختلاف مرتبطة بسنة العمل الجماعي، وسنة العمل الجماعي مرتبطة بسنة التعاون، وسنة التعاون لا قيام لها من غير "الغير"، ولا علاقة إيجابية مع الغير إلا بالتأسيس لفضاء المشترك، واستثماره، وتوسيعه، إذ الأصل في المسترك هو الاعتراف والتعاون، لذا كان التعاون عنوان الرشد في العلاقات الإنسانية، مثلما كان التناكر عنوان الظلم. ولا يتحقق هذا إلا برؤية شاملة لخالق الإنسان، والحياة، والكون، له الخلق، وله الأمر، والاقتناع بأن الله سبحانه وفر للناس فرصة كسبية متكافئة يتنافسون فيها، وسنناً كونية صارمة يخضعون لها.

والمسلمون بحاجة اليوم إلى اكتشاف المنهاج القرآني النبوي من أجل الإسهام في إقامة دعائم حضارية عالمية، يشتركون فيها مع غيرهم اشتراك كليات إنسانية عالمية، تُصقلُّص فيمه الخلفيات العنصرية، والطبقية، والإقليمية، والقومية، وتسود فيه قيم التعاون، والتكامل، والتضامن، والحوار، والتناصر الإنساني، وهذا يتطلب التزود بضوابط المنهج القرآني النبوي في قراءة الذات التاريخية، والحضارية من جهـة، وفي قراءة التراث الإنساني من جهة ثانية، وبلورة فقه جامع ينطلق من الواقع المتدنى الذي تعيشه الإنسانية اليوم، ويبحث سبل النهوض به إلى الواقع المأمول. وهذا يستدعى ضرورة الانطلاق من الذات لتجديد أصول قوتها، وصقـل عناصر نهضتها، والتخلي عن تلك النظرة التراثيــة المنغلقة، والانفتــاح على الآخر، والإنصات له، واستيعاب عناصر قوته، ليصحح كل طرف تلك الصورة السائدة اليوم بسوادها وقتامتها، ويوقـن بأننا "جيران في عالم واحد"، ولا

استقرار ولا سعادة إلا في إطار استقرار وسعادة الإنسانية جمعاء.

ثم لخص المؤلف المرجعية القرآنية في التأسيس للمشترك الإنساني في النقاط التالية:

ا. إمكانات دينية: فالمرجعية القرآنية تحفظ بالمشترك الديني، وتؤسس له عبر خطاب يعترف بالآخر الخالف دينيا، وبمد له يد التعاون والتآخي، مما يتيح لجميع أتباع الرسائل السماوية أن يتعاونوا في بناء المشترك الإنساني، وحفظ التنوع الطبيعي والثقافي، والقيم القرآنية عالمية جامعية، تصون حرية المعتقد، والفكر.

آ. إمكانات إنسانية: فالخطاب القرآني موجه إلى الذات الإنسانية أنى كانت إلى كل فرد وجماعة، وهو تعبير عن الفطرة الإنسانية السوية الغائية الأخلاقية، وعن سنن الفطرة والكون من حولها، وجاء لكي يجعل جوهر هذه الفطرة السوية الإنسانية، والسنن الكونية في بؤرة وعي الإنسان، وفي بؤرة إدراكه.

". إمكانات واقعية: أثبت القرآن قضية الخلق من النشاة الأولى إلى أن أصبح الناس قبائل، وشعوباً وأماً، وبين السنن الكلية التي ينتظم وفقها الكون، والتاريخ، والواقع، والغاية من الخلق، والمصير الحتمي للكون، ووصف للإنسان مسيرة الوجود، وعلمه منهجاً نقدياً لتصحيح المعارف المتوارثة عبر سلطة الآباء ومراجعتها.

ك. إمكانات حوارية تواصلية: يحث القرآن على الحوار، والتواصل مع الأخر واستثمار المشترك الجامع معه، ويؤكد على مبدأ "الكلمة السواء" بوصفه أساساً للحوار المتكافئ الذي لا خضر فيه



صيغة الغالب والمغلوب، والمستكبِر، والمستضعَف، والقاهر والخاضع، "قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم".

٥. إمكانات الوسطية: فالوسطية من خصائص القرآن الكريم، وهي الأرضية المنهجية للمفاهيم الإسلامية، وهي تيسير، وتسديد، وتقريب، وتبشير، واختيار أعدل المواقف والأوقات، والجمع في الرؤية بين موضوع الإنسان، وموضوع الكون، وبين الحاضر الدنيا والأخرة، وبين الفرد والجماعة، وبين الحاضر والمستقبل.

1. إمكانات استيعابية ومنفتحة: فالمرجعية القرآنية تستوعب الأديان السابقة، وتنفتح على جميع التجارب المفيدة في الأجيال الحالية والمستقبلية، علمياً، وتربوياً، واقتصادياً، واجتماعياً.

٧. إمكانات قيمية أخلاقية: فهو كتاب الهداية للإنسان بقيم التوحيد، والتزكية، والعمران، ويصدق على جميع القيم الأخلاقية المستركة التي توارثتها البقية الصالحة من الأم السابقة، ويتممها.

٨. إمكانات العالمية: فالقرآن كتاب العالم المصدق للكتب، والمهيمن عليها، وهذه العالمية تتجاوز ثنائيات الصراع "الأنا والآخر، الإسلام والغرب، الدين والدولة، الأصالة والحداثة"، وتستوعب جميع التعددات الدينية، والثقافية، والعرقية، فلا إلغاء، ولا إقصاء، ولا عداء، وإنما هو إنمام، وتصحيح، واستيعاب.

أما الفصل الثاني: فقد خصصه للحديث عن الأساس الدينى لهذا المسترك الإنساني بين

المسلمين والغرب، وقال: إن من المسلمات لدى الجميع أن هويـــة الكائن البشري هي في الأصل «هوية دينية»، وأن الأديان بينها مشترك كلي، يعبر عنه بمبدأ "الوحــدة المتعالية للأديان»، فغالب أهل الأرض يدينون بدين منزل، وبين المسلمين والغرب مشـــترك التوحيد العقدي في الأصل الإبراهيمي، إضافــة إلى أن نزعــة تدين مشـــتركة بين جميع الأجناس البشرية، ومغروســة في أعماق النفس الإنسانية، إذ لكل إنسان نزوع فطري نحو التدين، حتى عند أكثر الجماعات الإنسانية بدائية وجهلاً... وأن المشـــترك الإنساني بين الأديان يشــمل دائرة الأبدان، والأنفس، والجماعة، وحدث عن هذه الدوائر بالتفصيل قائلاً:

ا. دائــرة الأبــدان: وهو مــا يحفظ علــى الأفراد عافيتهم وســلامتهم، وحقوقهــم المادية، وتوازن نموهــم، وغذاءهــم، واســتعمالهم لجوارحهــم، وسعيهم وســياحتهم في الأرض. ويصرف عنهم الأضرار والمفاسد المتحققة، والحتملة التي تمنعهم مــن معرفة الحق المنزل، والعمــل بما تقتضيه هذه المعرفة، وينهاهم عــن الوقوع في الرذيلة، وارتكاب الفواحش الظاهرة والباطنة، مثل الظلم، والعنف، والونا، والربا.

آ. دائرة الأنفس: الدين طمأنينة وانسجام للنفس مع الفطرة التي فطر الله الناس عليها، وتقويم لها من الاعوجاج الذي يلحقها جراء غفلتها ونسيانها، وخريض لها على فعل الخير لتحقيق الأمن والسعادة في الدارين، وعلاج لها من العلل الباطنة التي تشوش عليها الصفاء والفطرة، كالمراء، والكبر، وظن السوء.

٣. دائرة الجماعة: تقوم نظرية المشترك على حفظ مصالح الناس العامة والخاصة، وتنظيم علاقاتهم

الجماعية الختلفة تنظيمًا تعارفياً تعاونيًا تنافسيًا قوامــه حياة عمرانية إنسـانية، بعيــدة عن قيم الصــراع والكراهية، والتســلط، والبغــي، وذلك مقصد العمران في القرآن.

شم تكلم عن القيم والأخلاق الدينية، وقال: إنها أساس ومحور السلوك الإنساني... وهي الحدد الأول لهوية المجتمعات من حيث لا حياة للإنسان من غير أخلاق، ولا أخلاق من غير دين، وأن المجتمعات المعاصرة تعيش أزمة قيم أخلاقية، تعبر عنها تلك الدعوات المتكررة المنادية بضرورة (تخليق) الحياة العامة في جميع جوانبها السياسية والثقافية، والاجتماعية، والبيئية، والعمرانية، والعلمية، وبناء أخلاق عالمية تشترك فيها الأم والشعوب.

أما الفصل الثالث فتحدث فيه عن المشترك العلمي المعرفي مدخلاً للمشترك الإنساني، وقسمه إلى قسمين: العلوم التجريبية والمشترك الإنساني، والمعرفة القرآنية والقراءة الجامعة.

أولا: العلوم التجريبية والمشترك الإنساني: ذكر أن المعرفة التجريبية تلك المعرفة التي تُستمد من الملاحظة والتجربة، والاستقراء، وليست تلك المستنبطة من التفكير النظري الجرد القائم على التأمل العقلي الخالص، أو الاستدلال الفلسفي البرهاني، وقال يجب التمييز في مصطلح التجربة بين دلالتين: التجربة الحسية، والتجربة العلمية، فالتجربة الحسية فالتجربة الحسي كيفية إدراكنا الحسي العالم الخارجي الحسوس، أي كل ما تلتقطه الحواس من معرفة من العالم الخارجي، وهي المعرفة التي يشترك فيها جميع الناس من غير تكلف، والتجربية العلمية، أو التجريب: وهي تلك الواقعة التجريبية الحسية المنظمة التي يقوم بها العالم، وفق الباحث في فرع من فروع المعرفة العلمية، وفق

خطة علمية دقيقة تقبل إعادة الإنشاء في ظروف مختلفة وباستمرار.

والعلوم التجريبية: هي جميع العلوم القديمة والحديثة التي تتخذ التجريب منهجًا لاكتساب المعرفة وبنائها، ثم نقدها وتطويرها، والتحقق من صدقيتها وسلامتها... وفعل التجرية مشترك إنساني؛ لأنه ينصب على موضوع المادة والعلل المرتبطة بها، وهي ثمار الإعمال البشري للقوى الإدراكية التي تتخذ من أشياء الطبيعة موضوعاً لها.

وذكر أن العلوم الإنسانية: هي جميع العلوم التي تتخذ من الإنسان موضوعًا لها، وإن اختلفت مناهجها، وتعددت مدارسها، وتنوعت نتائجها، وتضم مجموع فروع علم الاجتماع، والإنثروبولوجيا، وفروع علم النفس، والاقتصاد، وبعض فروع دراسة اللغة والتاريخ المقارن.

ثانيا: المعرفة القرآنية والقراءة الجامعة: قال: إن مفهوم العلم مرتبط بالنظرة العامة إلى العالم، وهو كل ما سوى الله، وينطلق العلم في القرآن الكريم من التصديق بوحدة الخالق، ووحدة الدين، ووحدة السنن الناظمة للوجود: أي إن هذه الوحدة هي التي تؤسس للتصور العلمي والمعرفي في كلياته الجامعة، وجمع لمصادر المعرفة جمع بين الرسالتين المصدرين، أو الكتابين "الوحي والكون" وكلاهما معروض على الأسماع والأنظار، ينطق بقدرة الله، ويشهد بحكمته، ويصدل على تدبيره، كما يدل كتاب الكون على صدق الكتاب المتلو.

والقرآن وحده هو الذي يوفر للإنسان الرؤية الشاملة للوجود وامتدادات الزمانية والمكانية، ومنها المنهجية المعرفية القمينة بتحقيق الاستخلاف الإنساني المشترك؛ إذ إن الرؤية القرآنية للجنس



البشري بوصفه مستخلفًا ومؤتمناً على جميع المسخرات له، تمثل قطيعة معرفية كاملة مع جميع النظريات التجزيئية والمادية للإنسان، والحياة.

الكون المسخر: هو الفضاء الذي تستطيع أن تمتد إليه قوى الكائن البشري، حالاً، أو مستقبلاً... وفي هذا الكون، ومن آياته، وسننه، وأشيائه، تتعلم الإنسانية، وتعتبر، وتتفكر، وتعرف لتهتدى.

المعرفة مشترك إنساني يسهم فيه الجميع وينتفع به، ويصلى نار سوء تطبيقه، ولا مانع من الاطلاع على ما عند الغير من القدامـــى والمعاصرين، بل من الواجب اكتساب المعرفة من أيِّ وعاء خرجت، واســـتيعابها أولا، ثم معالجتها وفق رؤية منهاجية جديدية جامعة، تتأسس على التكامل والانسجام بين الأبعاد الروحيــة والمادية، الفرديــة والجماعية، الدينية والدنيوية.

وفي الفصل الرابع: تناول جانبًا من المسترك العمراني بين المسلمين والغرب.

وقال: إن فقه العمران: هو الفقه الذي ختاجه الإنسانية اليوم لتشييد مشروع عمارة الأرض، وتأسيس نهضة عمرانية شاملة، يتعارف فيها الجميع، ويتعايشون إخوة في الإنسانية، فما معنى العمران؟ وما الحاجة الداعية إلى إقامته؟ وما هي خصائصه المشتركة؟ وما مقاصده الكلية في القرآن الكرم؟

وذكــر أن مادة العمــران وردت في القرآن خمسًــا وعشــرين مرة، موزعة على ثلاث دلالات كبرى وهي كالتالي:

١. عمارة الأرض: قال تعالى: "وعمروها أكثر ما

عمروها"، ويمكن أن يسمى هذا العمران بالعمران المكاني، إذ الأرض ببرها وبحرها وجوها هي الكوكب الذي سخره الله تعالى لإنجاز فعل العمران.

عمارة المسجد: وهي عمارة تتعلق بالمسجد وخدمته، والعناية به، والتخلق بأخلاق السجود لله، قال تعالى: "إنما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر..."، وهذا يمكن أن نسميه بالعمران الروحي.

٣. تعمير الحياة: أي قضاء العمر في تعمير الأرض بما
ينفع الإنسان، ويحقق مصالحه في العاجل والآجل.

وإعمار الأرض مرتبط ارتباطاً مباشرًا بالحياة في هذه الأرض برا، وبحرا، وجوا، وحفظ حياة الأحياء في أوساط الحياة الختلفة، وتجنب إنهاء الحياة بالقتل وإفساد أسباب الحياة ووسائلها.

فالعمران مرتبط باستخلاف الإنسان في الأرض وسعيه في مناكبها، بـ "الإنشاء والبناء"، ولما كان الإنسان ذاته هو المقصود بهذا التكليف، وكانت الأرض التي يتحقق فيها العمران واحدة، فإن العمران الإنساني عمران كوني عالمي. وكونه مرتبطاً بالمسجد يجعله متصفاً بخاصية الغائية، أي قاصدًا نحو غاية مسجدية روحية، وليس وجوداً عبثياً طارئاً، فهو عمراني عالمي غائي، يروم تعمير الأرض بما ينفع الإنسان، ويحقق مصالحه في العاجل والأجل.

ويقول: إن صلاح الإنسان مرتبط بصلاح فهمه وتفكيره، ومعرفته وسلوكه، فإذا صلح فكره ورشد وعيه تحسن سلوكُه وتصوُّره للعالم، وخَسَّنت علاقته علاقته بغيره من الناس، بل تتحسن علاقته بالأشياء المبتوتة في الكون المسخر له، فيتحقق

بالتبع لصلاحه صلاح العمران، وسيادة القيم الإنسانية النبيلة، وتتقلص قيم الخسران والضلال.

أما خصائص العمران الإنساني في القرآن: فهناك خصائص يتصف بها فعل العمران في القرآن، أهمها: الملكية، والإنسانية، والعالمية.

"خاصية الملكية: كون العمران من صلب التكليف البشري لا يفيد امتلاك الإنسان القدرة على حفظ الكون، وضمان استمراره، وضبط قوانينه، وإنما تكليف يواتي قدرته على الاختيار، ومسؤوليته على الفعل في حدود مقومات خلقته والإمكانات المسخرة له.

"خاصية التكليف الإنساني: يتحدد الإنسان في الفقه العمراني القرآني بوصفه إنساناً مجرداً عن كل وصف لاحق لإنسانيته، مدعواً للاشتراك مع كل إنسان في تأليف مجتمع تترابط عناصره برباط العقد الاجتماعي المفتوح، لتعاقد الناس كلهم تعاقدًا بريئًا من العنصريات والطبقات، والإقليميات، ليجعلوا السبيل إلى الاتفاق بينهم فيما افترقت فيه الأمم والشعوب، أولاً: بأن الإنسان كفء للانسان.

فهم أسرة واحدة على هذه الأرض مهما اختلفوا في اللون واللسان، ومهما تباعدوا في الأوطان، مع كل ما بينهم من فوارق واختلافات إلا أنه ينبغي أن يتعاملوا فيما بينهم منطق الأسرة الواحدة المترابطة تعارفًا وتعاولًا.

"خاصيــة العالميـة: يتصـف العمران البشــري بصفة العالمية؛ لأنه فعل جماعي يقع في العالم، وأحداث العالم وأرزاق الناس ومصالحهم متداخلة ومتكاملــة، وهــي في المســتقبل تــزداد تداخلا

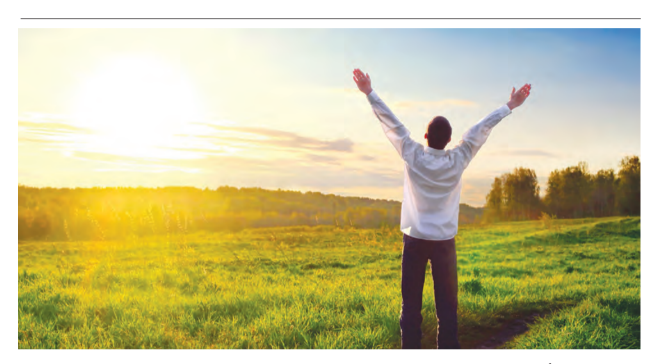
وتعقيداً. ولما كان العمران استخلافا من الله، وتعارفا بين الناس وإصلاحا في الأرض، فلا يسعه إلا أن يكون عمراناً عالمياً؛ إذ لا تتحقق تلك المقاصد إلا في العالم، وبين العالمين، وفي أرض الله الواسعة، وخاصة في زمن تداخلت فيه القضايا، وتشابكت فيه الأزمات.

وفي الفصل الخامس خدث عن المشترك البيئي الطبيعي: فقال: يشترك الإنسان مع الأرض في الأصل الخلقي، ويشترك معها في مبدأ التطور، والخركة، فكما خول من تراب إلى نطفة، إلى علقة، إلى مضغة، إلى طفل، إلى بالغ أشده، كذلك تتحول الأرض من تربة هامدة، إلى مهتزة، إلى مربية، إلى منبتة، فالإنسان والكون خلقٌ من خلق الله ينطبق عليهما الناموس الناظم لحركة الخلق في الظهور، وفي الحياة، وفي المصير.

والمشترك الإنساني لا ينفصل عن المشترك الطبيعي البيئي، حيث إن هذا الأخير هو الوعاء والحاضن للمشترك بين الناس، نظرا لاستحالة الجياة البشرية إلا في البيئة الطبيعية.

وقال: هناك جدل في تحديد مفهوم البيئة: هل هي الوسط البيئي، أم الوسط الطبيعي والاجتماعي، أم هي الوسط الحضاري؟ ولعل أشهر تحديد هو الذي ساقه أرنست هايكل سنة ١٨٦٦م بأنها: العلم الذي يدرس علاقة الكائنات الحية بالوسط الحذي تعيش فيه، ويهتم هذا العلم بالكائنات الحية وتعذيتها، وطرق معيشتها، وتواجدها في الحيمة وتغذيتها، وطرق معيشتها، وتواجدها في مجتمعات، أو تجمعات سكنية أو شعوب، كما يتضمن دراسة العوامل غير الحية، مثل خصائص المناخ: الحرارة، والرطوبة، والإشعاعات، وغازات المياه والهواء، والخصائص الفيزيائية، والكيميائية للأرض، والماء، والهواء.

# هل يمكن أن نتعلم النفاؤل؟



بقلم الدكتور أحمد علي سليمان عضـو المجلـس الأعلـى للشـؤون الإسـلامية ـ مصر

التفاؤل سرمن الأسرار، ونور من الأنوار، يشرح الصدور، ويرمم الأرواح المنكسرة، ويبعث الأمل في القلوب والدروب، ويرسم البسمات على قسمات الوجوه وعلى سهول القلوب...

الدراسات العلمية الحديثة والتفاؤل:

كشـف العلم الحديث عددًا من الحقائق والأسـرار

عن التفاؤل، وأهميت للوقاية من الأمراض، حيث إنه ينشط أجهزة المناعة النفسية والجسدية: مما يجعل المرء على طريق الصحة، والسلامة والوقاية، ومن ثم: فمن الأهمية بمكان أن نزرع الأمل والتفاؤل في النفوس (تفاءلوا بالخير تجدوه).

ذلك لأن التوتــر الدائــم، واليــأس، والقنوط، من مدمرات الصحة النفســية والجســدية؛ إذ تربك أجهزة الجســم وترهقها، وتربك إفرازاتها فتحدث بشــكل غير طبيعي، وبنــاءً عليه تُغيّــر كيمياء الجســم؛ فتعتــل الصحة النفســية، ثــم تختل

الصحة العامة، وينكسر القلب، ويعيش الإنسان في توتر مستمر، وإحباط، وصراع. ومن هنا يكمن سـرّ الإيمان، والسكينة، والرضا، والأمل، والتفاؤل السخي يضبط إيقاع المنظومة الصحية للإنسان (النفسية، والعقلية، والجسدية) لتعمل بشكل طبيعي: وفق التنظيم الدقيق، والإعجاز العظيم الذي أبدعه الله الحكيم.

ولو تتبعنا الدراسات العلمية الحديثة حول التفاؤل وفوائده الطبية والنفسية، نجد أنها قد أشارت إلى أهميته البالغة للناس، ومن بينها:

- أن التفاؤل يرفع نظام مناعة الجسد ضد الأمراض.

- أن التفاؤل جزء من الإيمان، فالمؤمن يفرح برحمة ربه، وإن يئس؛ فسيكون ناقص الإيمان، وقد ضرب سيدنا يعقوب عليه السلام أروع الأمثلة في التفاؤل، فابنه يوسف، قد أكله الذئب -كما ادّعوا فلك-، وابنه الثاني سَرَق وسُجن -كما أخبروه-، وعلى الرغم من مرور السنوات الطويلة؛ فإنه وعلى الرغم من مرور السنوات الطويلة؛ فإنه لي يفقد الأمل في فرج الله ورحمته، وأمر أبناءه بالبحث الحثيث عنهما، وطلب منهم عدم اليأس من رحمة الله، ويصور القرآن ذلك ببلاغة سامقة؛ أيا بَنِيَّ اذْهَبُوا فَتَحَسَّسُوا مِنْ يُوسُفَ وَأَخِيهِ وَلَا تَيْنَسُوا مِنْ رَوْحِ الله إلَّهُ إِنَّهُ لاَ يَيْنَسُ مِنْ رَوْحِ الله إلَّهُ إِلَّهُ الله وروسف؛ ٨٧).

- أن التفاؤل يمنح الإنسان السعادة في بيته، وعمله، ومع أصدقائه، ويمنحه قدرة على مواجهة المواقف الصعبة، ويجعله أكثر مرونة في علاقاته الاجتماعية، ويساعده على التأقلم مع الحيطين به، لا سيما أن الناس يميلون إلى المتفائل، وينفرون من المتشائم.

- أن التفاؤل مريح جدًّا لعمل الدماغ؛ فعندما

تجلس وتفكر عشر ساعات وأنت متفائل، فإن الطاقة التي يبذلها دماغك أقل بكثير من أن تجلس، وتتشاءم لمدة خمس دقائق فقط! (انظر عبد الدائم الكحيل: الإعجاز في النفس – دراسة أمريكية تؤكد أهمية التفاؤل).

وبالجملة؛ فإن الدراسات العلمية توصلت إلى أن المتفائلين هم: أكثر الناس فجاحًا، وأكثر الناس إفجارًا، إيجابيةً، وأكثر الناس إفجارًا، وأكثر الناس صحةً، وأطول وأكثر الناس أعمارًا، بإذن الله.

- أن المؤمن الحق هو من يعيش يومه متفائلاً، بلا إفراط، ولا تفريط، ولا يقلق على المستقبل أبداً، يعلم علم اليقين أن ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، مُسلماً بقضاء الله، موقنًا أن الخير كله

## هل يمكن أن نتعلم التفاؤل؟

الدكتور آرون بيك مؤسس علم النفس المعرفي يؤكد أحد نقاط العلاج المعرفي، هي أن تكون إنسانًا، وأن تكون متفائلا... أن تتعاطف مع الناس وتتواصل معهم، وأن تتحلى بالتفاؤل تجاه حياتك، لأنك إن فعلت ذلك، فستحظى بحياة أكثر هناءً، فهذا هو السر الأعظم في السعادة والبهجة.

وردًا على سوال: هل ترى أن التفاؤل شيء من المكن تعلمه? أجاب: نعم يمكنك تعلم التفاؤل؛ الممكن تعلم التفاؤل؛ بأن تقرر أن تنظر إلى الجانب الإيجابي للأمور؛ لأن كثيرًا من الأمور في الحياة، – ورما غالبها – لها احتمال سلبي أو إيجابي، وبإمكانك النظر نحوها سلبيًّا، أو بإمكانك التركيز على الطابع الإيجابي فيها، وأنا ألاحظ هذا في نفسي مهما حدث، حيث إننى أميل دومًا إلى خلق حدث جيد منه، فمثلا: (إذا



كيف نتفاءل؟ وما العوامل المعينة على ذلك؟

هناك عدد من العوامل المعينة على ديمومة الأمل والتفاؤل، منها:

"كثرة ذكر الله تعالى من أقوى الروابط التي تربط الذاكر مولاه: فهو من خير الأعمال وأزكاها عند الله، ومن مصادر استجلاب رحماته، ونيل محبته ومعيته، وفتح خزائنه... قال تعالى "فَاذْكُرُونِي أَذْكُرُونِي أَذْكُرُونِي (البقرة: ١٥١)؛ لذلك يجب أن نُكثر من ذكر الله تعالى بكل جوارحنا، ونستحضر عظمته، وقدرته، وجلاله على الدوام.

وتأمــل معي في قولــه: "فَاذْكُرُونــى أَذْكُرُكُمْ"، "وإذا ذكــرك الله عز وجل منحــك الحكمة، وهي من أعظه العطاءات، وإذا ذكرك الله عز وجل أعطاك السكينة، فتسعد بها ولو فقدت كل شيء، وتشقى بفقدها ولو ملكت كل شيء، إذا ذكرك الله عز وجل أعطاك الرضا، إذا ذكرك الله عز وجل منحك الأمن، إذا ذكرك الله فهَّمك الحق والحقيقة، ومنحك التأييد والنصر... إذا ذكرك الله عزوجل أعطاك قوة الشخصية وقوة في الحق، فلا تنافــق؛ لأن مصيرك مع الله عز وجل لا مع غيره $^{"}$ -كما قال د. محمد راتب النابلسي، إذا ذكرك الله منحك الرحمة بكل مفردات الطبيعة والكون، فالذكر إذن يؤسس في نفس المسلم أنه صاحبُ أخلاق قرآنية، وصاحبُ رسالة ومسؤولية في هذه الحياة، تدفعه إلى الأداء الحضاري المتميز بالعلم النافع والعمل المتقن المبدع لخدمة الإنسانية وترقية الحياة.

ولا خسبن -عزيزي القارئ- أن الوقت الذي تقضيه في الذكرضائعٌ، كلا كلا؛ بل هو باعث الأمل والعمل في النفوس الهامدة، وجابر الخواطر المنكسرة، وناثر

أردتُ الخروج والاستمتاع بأشعة الشمس، ثم رأيتُ السماء تُمطر، فأقول لنفسي: "هذا عظيم"؛ الآن يمكنني الذهاب إلى الداخل، والعمل في كتاباتي)، ويقول: (وإذا اتصلتُ بأحد، ولم يجب على مكالمتي، فأقول لنفسي: "هذا جيد؛ لأنه – على الأرجح مشغول جدًّا"، وهذا شيء جيد بالنسبة له.

إذن؛ فكلمــة الســر تكمن فــي مســألة اختيار موضع التركيز (نركز على الســلبيات، أو نركز على الإيجابيات)؛ فالمكتئبون - بطبيعة الحال - يميلون التركيز نحو الســلبيات، والعكس بالعكس، لذلك؛ فإن جزءًا من علاجنا يشتمل على ما نسميه بــ "مبدأ الإتقان والبهجــة"، ومعناه أن تركز على ما أُخِزت ومــا تنجز الأن، مع أنها إنجازات صعبة، بل إن إنجاز الأمور الصعبة يكــون أكثر تعزيزًا للنفس، مقارنة بإنجاز الأشياء السهلة.

كذلك فيما يتعلق بالبهجة، فإن الناس عادة عيلون جينيًّا نحو إعطاء السلبيات أكثر أهمية من الإيجابيات، ومن ثـم ـ إذا أردنا تعلم التفاؤل - فإنه يتطلب تدريب العقل؛ ليركز على ما هو جيد، وما ستجده حولك هو أن الأشياء الجيدة تحدث أكثر من الأشياء الجيدة تميل نحو حجب الأمور الجيدة!

فالعلاج إذن في مسالة موضع التركيز، وهذا ما يجب أن نعمل عليه: للتركيب والتدريب على: الإيجابيات، والبهجة، والتفاؤل، مع حجب العقل عن التركيز في الأمور السلبية.

وقد أشار معلم الإنسانية الأعظم سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم، إلى ذلك، فقال "عَجَبًا لأَمْر اللهُ عَلَيه وسلم، إلى ذلك، فقال "عَجَبًا لأَمْر اللهُوْمِن، إنَّ أَمْرَهُ كُلَّهُ خَيْرٌ، وليسَ ذاكَ لأَحَد إلَّا للمُؤْمِنِ، إنَّ أَصابَتْهُ سَرَّاءُ شَكَرَ، فَكانَ خَيْرًا له، وإنَّ أصابَتْهُ ضَبَر، فَكانَ خَيْرًا له، وإنَّ أصابَتْهُ ضَبَر، فَكانَ خَيْرًا له" (أخرجه الإمام مسلم).

بذور السكينة في الصدور، ومحرك ينابيع الحكمة في العقول، والقلوب... ويا له من خير عميم!

"السياحة الدائمة في كتاب الله المنظور: (الكون البديع). والسباحة المستمرة في أعماق بحار كتابه المسطور: (القرآن الكريم)، والولوج في محيطاته، والغوص في كنوزه، كفيل بنقل الشخص من معية المكدرات إلى معية الله رب السموات، مانح الرحمات.

" استلهام سيرة النبي صلى الله عليه وسلم، وكيف كان يواجه المشكلات والتحديات بالأمل والعمل؟ وقراءة سير الصالحين، والسلف الصالح، واستخلاص العبر منها.

" مجالســـة الصالحــين والطيبــين، والبعــد عن الشخصيات المكتئبة المنفرة باعثة اليأس والإحباط في النفوس والقلوب الباحثة عنه في كل مكان.

"إسكان كلمات التفاؤل، والأمل، والبهجة في العقول والقلوب؛ لتكون من الكلمات الدارجة، والمسموعة على الدوام، وإسكانها في البيوت، وفي الحصول اللغوي للصغار، والنشء، والشباب، فالكلمة الطَّمئنانَ فالكلمة ألطَّيبة الصَّالِحة تَبعَثُ الاطُمئنانَ والرَّاحة في النَّفس، خاصة في أوقاتِ الحن والأزمات، واللمات، فتُعُطي الإنسان بُشُرى، وتخفف عنه والملماء، وتبعث فيه الأمل.

## مجابهة وساوس الشيطان بالوضوء، والصلاة، وذكر الله.

" اختيار الرفيق قبل الطريق، ذلك أن الطريق طويل، ومليء بالتحديات والعثرات، وأن الرفيق الصالح، هو مَن يساعدك على إصلاح علاقتك بالله، ثم بمفردات الطبيعـــة والكون على الدوام... وأكرم به من رفيق

يجب أن نعض عليه بالنواجذ في هذه الحياة!

## آثار زراعة التفاؤل في المجتمع:

" كــم نحــن محتاجــون للدعوة إلــي الأمل والتفاؤل، في وقت تتسلل إلى نفوسنا ونفوس أبنائنا روح التشاؤم، حتى صار الواحد منا يكاد يفرّ من أخيه، وأمه وأبيه، وصاحبته وبنيه، وكل من يؤويه. يقول أ.د.سعيد فكرة: "إن أحوج ما ختاجه الأمــة اليوم هو زرع فقــه التفاؤل في نفوس النشء والشباب، بشِّروا ولا تنفِّروا، يسِّروا ولا تعسِّروا، إن غرس التفاؤل لدى الشباب يــزرع فيهم حب الحيــاة وتعميرهــا بالخير، وإن زرع التفاؤل للعاصب ومرتكب الجريمة يزرع في نفســه حب الخير والإقلاع عن الجرعة، وإن نشر التفاؤل لدى المريض يزرع في نفسه الحياة، وإن نشر التفاؤل في الجتمع يرزع فيه حب البناء الفكرى والإبداع والبناء مفهومه الشامل، ويدفع عنه مغبة التنطع، والتعصب، والمغالاة، وإن تلقين الجتمعات عمومًا - فقه التفاؤل، هو اللبنة الأساسية الأولى المنبثقة عن فقه الأركان الخمسة، فالشهادة بوحدانية الله تعالى، وبنبوة رسوله صلى الله عليه وسلم هي عين معني الحياة في كنف العبودية لله واتباع سنة نبيه الكريم، وإن تلقين معنى الصلاة، والــزكاة، والصوم، والحج، معناه: نشــر التفاؤل في النفوس؛ لتجمع بين فقه التوازن في طلب الحياة، وطلب الأخرة " (سعيد فكرة: بين التشاؤم وفقه التفاؤل، جامعة تبسة الجزائر، ٢٠١١).

وبعد... فاللَّهم أسكن السكينة في قلوبنا، وانثر التفاؤلَ والرضا في عقولنا وصدورنا، وانشر الرضا في بيوتنا، وابذر بذور الخير والحب والإيمان والإخاء في بلادنا

# ربيع الأمهات في عصر كورونا رفيف الأماني وميراث الحب

بقلم: فادى محمد الدحدوح

أماه مـن مواطـن الجـراح وضجيج الفيروسـات وتطوراتهـا المتسـارعة في عالمنا، اسـمحي لي أن أخط برسالة تفيض نورا لتكون لقاحا معنويا مؤثرا يلامس شـغاف قلوب الأمهات فينثر بين الضفاف عطور البر والوفاء، وسقا الله أيام زمان يا أمي عندما كان للكلمـات أجنحة تخلق وتصفـق في فضاءات أرواحنا قبل أن يجندلها زمـن الصعاب، فالكلمات تبقى خالدة في صدر الزمـان، عصية على الإلغاء والاندثار متناسـخة مـع الوجود الإنسـاني تخلد ملاحمه التـي تتناقلها الأجيال وتنهـل من آدابها وعلومها وأبجدية عطاء لا تنقطع، كلمات للأجيال على مـدى الأيام حُملت على شـغاف قلب لا يزال على مـدى الأيام حُملت على شـغاف قلب لا يزال ينبـض برايات أمهـات مصممات علـى مواصلة التضحيات والعطاء والرسـالة المشـرقة لتحقيق رفيف الأماني.

اسمحى لى إذاً أماه الغالية رحمك ربى أن أخاطبك برفقة الأمهات فكل الأمهات تشبه قلبك الجميل، حتى وأنت بعيدة راحلة لعالم السهاء. أنت قريبة لا تغيب أبداً، وحتى ولو للحظات من اليوم، إنى أراك كماً أرى الأمهات اليوم في ربيعهن الجميل في كل زاوية من زوايا العالم يواجهن أعاصير الأزمات وتموجات الجوائح بتضحيات جسام، كما أراهن في مختبرات العلوم والمعارف والتكنولوجيا عالمات يخترعن ويبتكرن لقاحات لينجو العالم من الفقد والخسارة والضجيج، كما هن كذلك في غلاف كتاب، وسطور حكمة، وتذوق طعام، وغفلة من نوم، عطاؤكن الذي جَلَّى فيه عطاءُ الله، بالكاد أستطيع رسم جماله برسالة ربيعية أكتبها على جناحَى زاجل لأبسطهما بغلاف من نور أمام الإنسان أينما تواجد ليقرأ فيها نافذة من قطع منثورة على الحياة برائحة الجنة.

ومع قسوة الأيام واشتداد الأزمات تأتي الأم تقدم التضحيات العظيمة وتفيض بالحنان والعاطفة على ظلال أحبتها، رغم ما تقاسيه من آلام الحياة، وتعانيه من ظروف الواقع وقساوته في نهر محبتها، محاولاً عبثاً أن يلوثه ويغير لونه ورائحته، ولكن يبقى لون الحب في الأمومة طاغياً، ولقد جاء يوم الأمهات مع انطلاق ربيع الحياة لينقش هذا التاريخ شلال عطاء لا يتوقف، ودنيا واسعة الأفق، ويحملنا بين حناياه إلى عالم آخر لا وجود للشر فيه، عالم مليء بالحب والعاطفة، بالتضحية والتفاني، بالخير والأمل، بيوم جديد أجمل، ومستقبل مشرق.

الربيع يا أمي في الفصول هو الخصوبة والشباب والقدرة على التجدد، وهذا ما تؤديه الأمهات على أثم التمام وخالص الكمال في رحاب عالمنا، إذ تنبض فيه الحياة والأمل والدفء ومعالم الصبر الممزوج بالإيمان والثقة التي تؤسس للمستقبل، وخافظ على الماضي، وتنطلق في الحاضر عملاً وأملاً، تنسى التعب، لاغية الشكوى، ضامنة وعد الأمنيات، تنظر إلى آفاق رحبة من النور والضياء، وكما أن حيوية أشجار الزيتون نموذج في الرسوخ والثبات ولا ينتهي بسنين بسيطة، كذلك فإن شباب الأمهات يدوم ويعمر، بحيث يبقى مثمراً على مدى العمر.

كم يدهشني هذا العالم الفائض بالسرعة والذي يستطيع أن يلخص الكلمات والأحداث والمناظرات...! نعقد يوما للأمهات، نتحدث في مؤتمر، نكتب شعرا، ونظبق دراسة علمية عن واقع النساء..! هل تكفي حقاً يا أمي؟ كم تتوارى كلمات العرفان والحب أمام عطائكن أمهاتنا خجلاً... الملخص العظيم هنا يا أمي لقد خصك الله في كتابه الكرم، وأوصى بك سيد البشرية: "أمك ثم أمك ثم أمك".

