

## نجاح حج العام ١٤٤٦هــ: مكسب للعالم الإسلامي بأسره

■انهالت برقيات التهنئة والإشادة بالنجاح الكبير الذي تحقق لحج العام ١٤٤٦هـ من قيادات العالم الإسلامي، وبهذه المناسبة الجليلة رفّع معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي، رئيس هيئة علماء المسلمين، الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى، باسم مجالس الرابطة ومجامعها وهيئاتها العالمية، التهنئة لخادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز آل سعود، وصاحب السمو الملكي الأمير محمد بن سلمان بن عبدالعزيز ولي العهد رئيس مجلس الوزراء – حفظهما الله ـ.

وجاء التعبير من وفود وبعثات الحجيج عن وافر التقدير وبالغ التثمين لِما لقيته من تكامُل الخدمات وحُسن التنظيم وانسيابيّة التنقُّل في المشاعر، وهو ما وفّر الرّاحة التامّة لأداء نُسُكِهم بِيُسر وطُمأنينة، سائلين المولى جلّ وعلاً أن يُجزِل مثوبة خادم الحرمين الشريفين وسموّ ولي عهده الأمين على ما قدّما ويُقدِّمان من خدماتٍ جليلةٍ لحجاج بيت الله الحرام، اضطلاعًا بشرَف خدمة الحرمين الشريفين ورعاية قاصديهما.

وقد شهد العالم إدارة أعظم حشود بشرية بكل اقتدار وإتقان، لتترسخ عامًا بعد عام قدرة المملكة العربية السعودية قيادةً وشعبًا وأجهزةً وإدارات، ولتثبت أن خدمة ضيوف الرحمن ليست شعارًا فحسب، بل مسؤولية دينية وحضارية تُدار وفق أعلى معايير

التخطيط الحديث، والتقنيات الذكية، والخدمات الإنسانية التي تليق بكرامة الإنسان وخصوصية هذه الشعيرة العظيمة.

ولـم يكن هـذا النجاح وليد مصادفة، بـل نتيجة رؤية واضحة وعزم مسـتمر في تطوير الخدمات وتحسـين التجـارب، لتظـل مكـة المكرمـة والمدينـة المنورة والمشـاعر المقدسـة منارات هدى وأنموذجًا للنجاح الإداري والتنظيمي في الارتقاء بمستوى خدمة الحجاج عامًا بعد عام.

سيبقى بمشيئة الله تعالى إخلاص القيادة السعودية في القيام بواجبها في تقديم أرقى الخدمات لضيوف الرحمن وتجسيد القيم الحقيقية للإسلام من محبة وتكافل وتيسير. ويستمر وعي أبناء المملكة الذين سخّروا إمكاناتهم كافة لخدمة الحجيج، إيمانًا منهم بأن شرف رعاية الحرمين الشريفين هو أعظم مسؤولية وأكبر شرف.

وإن رابطة العالم الإسلامي، إذ تبارك هذا النجاح المشرّف، لتجدّد شكرها واعتزازها بما تبذله المملكة لخدمة الإسلام والمسلمين، وتؤكد أن هذا النجاح هو مكسب للعالم الإسلامي بأسره، ورسالة حضارية تؤكد للعالم أن هذه الأمة بخير ما دامت متمسكة بقيمها ووحدتها وتعاونها.





شهرية - علمية - ثقافية

أ. عبدالوهاب بن محمد الشهرى | مساعد الأمين العام للاتصال المؤسَّسي

أ. ياسر بن صالح الغامدي | المدير العام لإدارة المحتوى

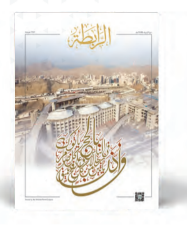
د. عثمان أبوزيد عثمان 📗 رئيس التحرير

د. أحمد بن حمد جيلان | المستشار الإعلامي

أ. **عبدالله بن خالد باموسی** | مدير التحرير

<sup>-</sup> المراسلات: مجلة الرابطة ص.ب 537 مكة المكرمة - هاتف: 00966125309387 المراسلات على عنوان المجلة باسم رئيس التحرير - البريد الإلكتروني: mwljournal@themwl.org.

<sup>-</sup> الموضوعات والمقالات التي تصل إلى مجلة «الرابطة» لا ترد إلى أصحابها سواء نشرت أم لم تنشر.





- الرئيـس الموريتانـي ود. العيسـى يفتتحـان متحف السيرة النبوية في نواكشوط
- أمير المدينة المنورة يدشن المرافق الحديثة للمتحف الدولي للسيرة النبوية
  - على طريق الحج: مساجد تاريخية في مكة
- غولبدان بيغم: أميرة مغولية حَملتها أشواقها بحرا نحو الديار المقدسة
  - من مظاهر تعظيم شعائر الله في الحرم
- خدمات الحجاج والمعتمرين: الأولوية والتميز
  - الهجرة ودورها في توطين الإسلام في أوروبا
    - الرضا.. درجات وصور
- غنيت مكة .. قصيدة لـ «شاعر مسيحي» تأثر بجلال منظر الحجاج



- للاطلاع على النسخة الإلكترونية للمجلة الرجاء زيارة موقع الرابطة على الإنترنت: www.themwl.org
  - طبعت بمطابع تعليم الطباعة رقم الإيداع: 343/1425 ردمد: 1658-1695.



في إطار خطة التوسع الدولي للمتحف التابع لرابطة العالم الإسلامى

# الرئيس الموريتاني ود. العيسى يفتتحان متحف السيرة النبوية في نواكشوط

#### نواكشوط:

■ افتتح فخامة رئيس جمهورية موريتانيا، السيد محمد ولد الغزواني، بمشاركة معالي الأمين العام لرابطة العالم الإسلامي، المشرف العام على متاحف السيرة النبوية والحضارة الإسلامية، فضيلة الشيخ الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى، متحف السيرة النبوية بالعاصمة الموريتانية «نواكشوط»، والذي يأتي إطار خطة التوسّع الدولي للمتحف.

وفي كلمة بهذه المناسبة، عبّر د.محمد العيسى عن سعادته بافتتاح خير متحف لخير سيرة؛ متحف السيرة النبوية، في «نواكشُوط»، منطلِقًا من مقرّه الرئيس، بالمدينة المنورة.

وأوضح معاليه أنّ للمتحف -بإشراف رابطة

العالم الإسلامي- عنايـةً بدلائل النبـوّة بخاصة ودلائـل الإيمـان بعامّة، والتصدي للشـبهات أيًا كان مصدرها وباعثها.

وتطرّق فضيلته إلى جوانب من شمائل وسيرة الهادي البشير صلى الله عليه وسلم، مشدِّدًا على أنها ترسّخت في كيان كل مؤمن مهتدٍ بالهدي النبوي الكريم، سالكًا جادةَ الإسلام مع ركب الإيمان، موضحاً أن للمتحف إسهامًا مهماً في تثبيت هذا الرسوخ الإيماني من خلال تعزيز وعيه العلمي.

ولفت معاليه إلى أنّ المتحف يجسّد -بحسب الإمكان الشرعي- مَشاهدَ السيرة النبوية، لتنقل الزائرَ -عِلميًا- لنفحات قُدْسِها، وبهجة أُنسها، كأنّك تعيشُ في رحابها.











العدد 707. ذو الحجة 1446 هـ







## أمير المدينة المنورة يدشن المرافق الحديثة للمتحف الدولي للسيرة النبوية

الرابطة - المدينة المنورة

■ دشّـن صاحب السـمو الملكي الأمير سلمان بن سـلطان بن عبدالعزيز أمير منطقة المدينة المنـورة، رئيس مجلس هيئـة تطوير المنطقة، بحضـور معالـي الأميـن العـام لرابطـة العالـم الإسلامي، المشـرف العام على متاحف السيرة النبويـة والحضـارة الإسـلامية، فضيلة الشـيخ

الدكتور محمد بن عبدالكريم العيسى، المرافقَ الحديثةَ للمقرِّ الرئيس للمتحف الدولي للسيرة النبويـة، وذلك خلال زيارته مقـر المتحف جوار المسجد النبوي الشريف.

ويؤكّد مشروع سلسلة متاحف السيرة النبوية، الذي ينطلق من مقرّه الرئيس بالمدينة المنورة، صدارة المملكة الدائمة في خدمة القران الكريم والسنة الشريفة، وعلى



العناية والاهتمـام الكبيرين من خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبد العزيز، وسمو ولـي عهـده الأميـن الأميـر محمد بن سـلمان، يحفظهما الله.

وتضم المرافق الحديثة جناح «طيبة أنوار وآثار»، ومنصّة «إتحاف» الرقمية، والموسوعات العلمية في السيرة النبوية والمسجد النبوي الشريف، كأنّك تراه الذي يعد عملًا نبويًا حضاريّاً، تُشرِف عليه رابطة العالم الإسلامي، وأُقيم بدعم من إمارة منطقة المدينة المنورة، وهيئة تطوير المنطقة.

واطّلع سموه على جناح «طيبة أنوار وآثار»، الدي يقدّم عرضًا موثّقًا عن المدينة النبوية الشريفة عبر أكثر من ٢٠ قسمًا متنوعًا، يشمل أهمّ الآثار والمعالم التاريخية والحضارية والاجتماعية للمدينة النبوية في عهد النبي، ويضمّ بانوراما للحُجرة النبوية الشريفة، ومحاكاة لبناء المسجد النبوي الشريف، وخيمة الطبّ النبوي، والبرنامج اليوميّ للنبي عني،

مشروع سلسلة متاحف السيرة النبوية يؤكد صدارة المملكة الدائمة في خدمة القران الكريم والسنة الشريفة

> عبر تجربـة تفاعليّةٍ ثريّةٍ، كأنّـكَ تعيشُ أحداثَ السيرة النبوية الشريفة.

> وفي إطار دعْم التحوّل الرقمي، دشّن سموه منصة «إتحاف» الرقمية، وهي نافذةٌ تفاعليّةٌ حديثةٌ تُتيح للزائر استكشاف السيرة النبوية عَبر جولات افتراضيّة، والاطلاع على مكتبة علميّةٍ تأصيليّةٍ، وموسوعاتٍ معرفيّةٍ في خدمة القرآن الكريم والسنّة الشريفة تزيد على ثلاث مئة وخمسين مؤلفًا، وإصدارًا مترجَمًا إلى أهمّ اللغات العالمية، إضافةً إلى متابعة أخبار



المتاحف والمبادرات ذات الصلة، مما يُعزِّزُ من نشر السيرة النبوية بوسائل عصريّةٍ مبتكرة.

وزار سُـموَّهُ جنـاحَ جهـود المملكـة في خدمة القرآن الكريم والسـنّة الشـريفة

والحرمين الشريفين وضيوف الرحمن، مطلعًا على ما تقدّمـه المملكـة من أعمـالٍ عظيمـة، وجهـود مباركـة لإبراز رسـالة الإسلام التـي جـاءت رحمـةً للعالمين.







### على طريق الحج

# مساجد تاريخية فی مکۃ

إعداد: عبد الله حسين

■ تضم مكة المكرمة آثاراً مهمة من الفترة النبويـة، كجبل النور وفي قمته غار حراء الذي كان يتعبّد فيه رسول الله صلى الله عليه وسلم، وفيه نــزل الوحى بأول آيات القرآن الكريم، وكذلك جبل ثور الذي مكث فيه النبي صلى الله عليه وسلم مع أبوبكر الصديق رضى الله عنه أثناء الهجرة للمدينة المنورة، إضافة إلى وجود العديد من المساجد التاريخية التي يشاهدها حجاج بيت الله الحرام في رحلتهـم الخالدة لأداء مناسـك الحج، وتتربع هذه المساجد في نفوس المسلمين، حيث تحيى ذكري مرحلة مهمة من مراحل بداية الدعوة الإسلامية ونشرها إلى العالم أجمع، ولا تـزال معظم هذه المساجد شامخة حتى يومنا هذا كشاهد عيان على القيمة الكبيرة لتاريخنا الإسلامي العريق.

(الرابطة) جالت في أحياء مكة المكرمة والمشـاعر المقدسة ورصدت هذه المساجد لتقدم لقرائها لمحة تاريخية عن كل مسجد.

#### مسجد الجن

يقع المسجد بين الشارع المؤدي إلى مقبرة المعلاة وبين شارع المعلاة، وسمى بهذا الاسم نسبة إلى المكان الذي اجتمع فيه النبي صلى الله

عليه وسـلم بالجن ليلًا كما قال المؤرخون وأورده أصحاب التفاسير .

شهد المسجد على مر التاريخ عدة إصلاحات وتوسعات، كانت آخرها التوسعة المنفذة في عهد الملك فهد بن عبدالعزيـز آل سعود عام ١٦٤١هــ/٢٠٠٠م، وكانت التوسعة ذات عمارة بديعة وفق أفضل التصاميم الإنشائية للمساجد الحديثة، وكسيت جدرانه الخارجية بالحجر الممثل.

#### مسجد الإجابة

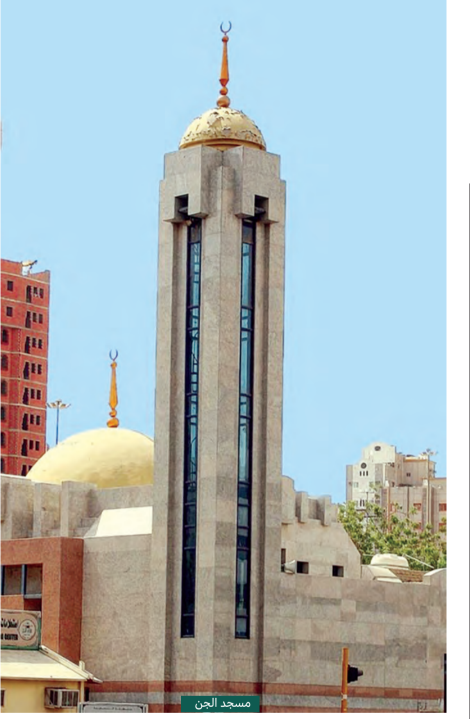
يقع في حي المعابدة بشعبة الإجابة على يسار المتجـه إلـي مني، ولقـد صلى في موضعـه النبي محمد صلى الله عليه وسلم. بني مسجد الإجابة في القـرن الثانـي الهجـري، وصلـي النبـي 👺 في موضعه صلاة المغرب.

جـرى هدم المسـجد القديـم وأقيم مكانـه البناء الحالي، وقد شُيد على طراز عصري وزيدت مساحته وهـو الآن يبلـغ حوالـي أربعمائـة متـر مربع، وجرى ترميمه عام ١٤١٩هـ.

#### مسجد البيعة

على بعـد ٥٠٠ متر من جمرة العقبة الكبرى يلحظ الحجاج العابرون لمنطقة الجمرات مصلى أبيض لا سـقف له يحوى محرابـاً ملحقاً به فناء أكبر من





مساحته، يطل على منى من الناحية الشمالية في السفح الجنوبي لجبل «ثبيـر» المطل على «شعب الأنصار» أو «شعب البيعة».

ورغم أن موقع البيعة الكبرى (الثانية) يعود إلى السنة الثالثة عشرة من البعثة النبوية، عندما بايع ٧٢ رجلًا وامرأتان من الأوس والخزرج النبي صلى الله عليه وسلم على الإسلام والنصرة، إلا أن تاريخ «مسجد البيعة» الأثري يعود إلى سنة ١٤٤هـ عندما بناه الخليفة العباسي أبو جعفر المنصور في الموضع الذي تمت فيه البيعة تخليداً لهذه الذكرى.

#### مسجد الخَيف

الخَيف بفتح الخاء وسكون الياء، ويقع في سفح جبل منى الجنوبي قريباً من الجمرة الصغرى، وقد صلى فيه النبي صلى الله عليه وسلم والأنبياء من قبله، فعن يزيد بن الأسود قال: شهدت مع النبي صلى الله عليه وسلم حجته فصليت معه صلاة الصبح في مسجد الخيف.

وتمـت توسـعة المسـجد وعمارتـه في سـنة الا ۱۶۰هـ - ۱۹۸۷م، بتكلفة تسـعين مليون ريال، وبه أربع منائر وهـو مكيف بـ٤١ وحدة تكييف، كما يسـاعد على تلطيف الهواء في المسـجد ١١٠٠ مروحة، ويليه مجمع دورات المياه.

ولا يزال المسجد يحتفظ بشيء من مساحته ونقوشه الإنشائية، إذ يوجد به نقش إنشائي يؤرخ لعمارته، وآخر تذكاري من الفترة نفسها، ونقش إنشائي مؤرخ في سنة ١٦٥هـ، ويأتي مسجد الخيف ضمن مشروع الأمير محمد بن سلمان لتطوير المساجد التاريخية في مرحلته الثانية.

#### مسجد المشعر الحرام

عندما يسلك الحاج الطريق رقم (٥) في رحلة العودة من عرفات يجد في بداية مزدلفة أمامه «مسجد المشعر الحرام»، حيث نزل النبي صلى الله عليه وسلم عند قبلته في حجة الوداع، ويقع في منتصف المسافة تقريباً بين مسجدي

نمــرة في عرفات والخيف في منى، لكون مزدلفة واقعة بين عرفات ومنى.

وتمت عمارة وتوسعة المسجد عام ١٣٩٥هـ، على الشكل الحالي، بتكلفة خمسة ملايين ريال، وبلغت مساحته ٥٠٤٠ متراً مربعاً، بطاقة استيعابية ١٢ ألف مصل، وطوله ٩٠ متراً، وفي مؤخرته منارتان بارتفاع ٢٣م وله ثلاثة مداخل في كل من الجهة الشرقية والشمالية والجنوبية، ونوافذ وشرفات مسننة تلتف حول سطحه.



#### مسجد نمرة

مسجد نَمـرة بفتـح النون، مـن أهـم المعالم في مشـعر عرفـات، وبـه يصلـي عشـرات الآلاف من ضيـوف الرحمـن صلاتـي الظهـر والعصـر في يوم

عرفة جمعاً وقصراً اقتداء بالرسول صلى الله عليه وسلم.

وبنـي المسـجد في الموضـع الـذي خطـب فيـه الرسـول عليه الـصلاة والـسلام في حجـة الوداع،





وشهد مسجد نمرة أكبر توسعة له في التاريخ في العهد السعودي بتكلفة ٢٣٧ مليون ريال، وصار طوله من الشرق إلى الغرب ٣٤٠ متراً، وعرضه من الشمال إلى الجنوب ٢٤٠ متراً، ومساحته

# amer incident

#### في مسجد البيعة وضع لبنة الدولة.. وفي مسجد نمرة ودّع أمته

أكثر من ١١٠ آلاف متر مربع، وتوجد خلف المسجد مساحة مظللة تقدّر بـ٨٠٠ متر مربع، ويستوعب المسجد نحـو ٣٥٠ ألـف مصل، وله سـت مآذن؛ ارتفـاع كل مئذنة منها ٦٠ متـراً، وله ثلاث قباب، وعشـرة مداخـل رئيسـية تحتـوي علـى ٦٤ باباً، وفيه غرفة للإذاعة الخارجية مجهزة لنقل الخطبة وصلاتـي الظهـر والعصـر ليـوم عرفـة مباشـرة بواسطة الأقمار الصناعية.

#### مسجد الحديبية

يقع المسجد بمنطقة الشميسي، ويبعد قرابة ٢٤ كيلومتراً من المسجد الحرام، وقرابة كيلومترين مـن حد الحرم، وقد بني المسـجد الحديث بجوار المسـجد الأثـري القديـم المبني بالحجر الأسـود والجص، وسـميت منطقـة الحديبية بهذا الاسـم نسـبة إلى بئـر الحديبية قرب الشـجرة التي بويع الرسول محمد صلى الله عليه وسلم تحتها، والتي تسمى تاريخياً ببيعة الرضوان.

#### مسجد الجعرانة

يقـع في قرية الجعرانة، وهـي قرية صغيرة قريبة من حـي الشـرائع باتجـاه طريق الطائـف، يعتمر

لعدد 707. ذو الحدة 1446 ه



منها أهل مكة، وهي حدّ الحرم المكي، وفي بلدة الجعرانـة قسّـم الرسـول صلـى الله عليه وسـلم الغنائـم التي اغتنموهـا من هوازن في غزوة حنين عام الفتح، وقـد أقام بها الرسـول صلى الله عليه وسلم بضع عشـرة ليلة لم يقسم الغنائم منتظراً قـدوم هوازن تائبين، ولما وزعهـا جاء وفد هوازن تائباً وهو بالجعرانة، فسـألوه أن يرد إليهم سبيهم وأموالهم فقال لهم اختاروا إما السـبي وإما المال، فاختاروا السـبي وإما المال، بطيب نفس، ففعلوا ثم أحرم منها ليلاً، ورجع بعد أداء العمرة في الليلة نفسـها وأمر جيشه بالرحيل إلى المدينة المنورة.

#### مسجد التنعيم

يقع في منطقة التنعيم، على بعد ٧ كيلومترات من الحرم المكي الشـريف تقريباً، والمسجد بُني عام

منه أم الموافق لـ ١٥٥٤م، في الموضع الذي أحرمت منه أم المؤمنين عائشـة -رضي الله عنها- في حجود الوداع في السنة التاسعة للهجرة، ويقع على حدود الحرم في الجزء الغربي من مكة المكرمة، ويسمّى أيضـاً بمسـجد أم المؤمنيـن عائشـة -رضـي الله عنها-، كما سـمّي كذلك بمسـجد العمـرة، لكثرة الإحـرام بالعمرة منه من أهل مكة، ومن نزل بها مـن قاصديها، ويتميز المسـجد بالأبواب والنوافذ المرتفعة، التي شُيدت على أحدث طراز معماري، روعي فيه الأصالـة والتاريخ، ليمازج بين المعمار الإسلامي الحديث والزخارف الأثرية القديمة. ويقع المسجد على مسـاحة ٨٤ ألف متر مربع، تشمل المرافق التابعة له، أما مساحة المسجد فهي





العدد 707. ذو الحبة 1446 هـ





# دلالات توحيدية في المقاصد والنسك



بقلم: د. أحمد عبد القيوم عبد رب النبي

■ الحجّ ركنٌ من أركان الإسلام، وشعيرة كُبرى من شعائر الدين الحنيف، شرَعه الله تعالى لأجل مصالح عِباده الدينية ومنافعهم الدنيوية، يَجتمع فيه شرف الزمان والمكان، وشرَف العمل، وتتحققُ به جملةٌ من المقاصد العظيمة، والأهداف النبيلة، والفوائد الجليلة والمنافع العاجلة والآجلة، كما قال تعالى: «ليَشْهدُوا منافعَ لهم».

ولعـل أبـرز منافع الحج ومقاصده العظام: تحقيق التوحيد لله تعالى والبراءة من الشِّـرك ومظاهِـره، وذلك في كل شعيرة من شعائره، فالحج توحيـد كلَّـه، في مقاصده، وأذكاره، وأعماله، بكل أركانه وواجباته ومسـتحبّاته، وفي سائر شعائره، فما مِن خُطوة من خطوات الحج إلا وهي تَنطلق من معنى التوحيد لله تعالى، أو لوازمه، أو آثاره وثمَراته.

إن الحج عبادةٌ حنيفيةٌ سـمحةٌ، بل هو كما قال الإمـام ابـن القيـم: «خاصـة الحنيفيـة ومعونة الصـلاة، وسـرّ قـول العبـد: لا إلـه إلا الله؛ فإنـه

مؤسّسٌ على التوحيد المحض، والمحبة الخالصة؛ وهو استزارة المحبوب لأحبابه، ودعوته إلى بيته ومحلِّ كرامته، ولهذا إذا دخلوا في هذه العبادة، فشعارهم: لبيك اللهمّ لبيك، إجابة مُحبّ لدعوة حبيبه، ولهذا كان للتلبية موقعٌ عند الله؛ وكلّما أكثر العبد منها كان أحبّ إلى ربه وأحظى».

والحجّ من أعظم الشعائر التي تُقوّي خشوع العبد وخضوعه لخالقِه، وتُخيي في قلبه توحيد المعبود -سبحانه- وذلك لأن أعمال الحج كلّها مبنية على التوحيد، فيزاولها الحاجّ وهو يمارس التوحيد، شِعاراً وعمَلاً وتطبيقاً ومنهجاً، فيبدأ الحاج نُسكه بالتوحيد، ولا يـزال يُلبّي بالتوحيد، وينتقلُ من عمل إلى عمل بالتوحيد، فقتدياً في ذلك بنبيه صلّى الله عليه وسلم الذي بيّن أحكامه تطبيقاً، قائلا: «خُذوا عنّي مناسككم»، فلا خيرَ في الدنيا بلا توحيد، ولا نصيبَ في الآخرة بلا توحيد.

وتتجلّى أهميــة التوحيــد في الحج بــأن الله هيّأ الأســباب لبيــان أحكامه قبل الشــروع فيه، كما حــدَث في الســنَة التاســعة مــن الهجــرة، عندما





أرسـل النبـيُ صلـى الله عليـه وسـلم سـيدَنا أبا بكر -رضي الله عنه- لِيَحُجِّ بالناس، وبعثَ معه علي -رضي الله عنـه- ليُبلِّغ الناسَ بأربعة أمور، وذكر منها: «ولا يحُجِّ بعد العام مُشرك»؛ ليكون هـذا النداء النبويّ الكريم تطهيرًا لهذا الموسـم العظيـم مـن أدران الشِّـرك والكفـر والضـلال، وتهيئة له لاستقبال النبيّ صلى الله عليه وسلم وصَحْبه الكرام في العام الذي بعده؛ ليؤديَ حجّة الـوداع، مبيّنـا فيـه تشـريعاته وأحكامَـه، فكان الـوداع، مبيّنـا فيـه تشـريعاته وأحكامَـه، فكان على قواعد إبراهيم عليه الصلاة السـلام، ونفى على قام وأهلَه، فلمْ يَختلط بالمسـلمين في ذلك الموقف منهم أحدٌ.

قال الشّعبي: نزلَت هذه الآية «اليـوْمَ أكملتُ لَكم دِينَكُم وأَتممتُ عليكُم نغْمَتِي وَرضِيتُ لكم الإسلام دِينًا» على النبي صلى الله عليه وسلم وهو واقف بعرفة، حين وقف موقف إبراهيم، واضمحلّ الشـركُ، وهُدمَتْ منارُ الجاهلية، ولَمْ يطُفْ بالبيت عُريان.

وإنمـا جـاء التأكيـدُ علـى الإخـلاص وتحقيـق التوحيـد في رحلة الحـج خاصة؛ لأنّ بذْل الأموال،

ومفارقة الأهل والوطن، وحضور الجَمع العظيم، والتعرض للأخطار، مظِنّة لتسلّل العُجْب والرياء إلى النفس، فكان حريّاً بالحاج أن يحقق التوحيد في حَجّته ويحافظ عليها من الشركيّات والبدعيات، ويصونها مما قد يكون سبَباً في حُبوط عمله وخُسران عبادته.

ورَدَ عـن بعـض التابعيـن أنه قـال: «ربّ مُحْرم يقـول: لبيـك اللهـمّ لبيك، فيقـال لـه: لا لبيك، ولا سَـعديك، هذا مردودٌ عليك، فلمّا سُـئل عن هذا؟ قال: لعلّه اشـترى ناقة بخمسمائة درهم، ورحْـلاً بمائتـي درهم، ومَفرشـاً بكـذا وكذا، ثم ركِب ناقته، ورجّل رأسه، ونظر في عطفيه! فذلك الـذي يُردّ عليه»، يعني: كأنه يباهي بعمله هذا، ويتزين به أمام الناس!

ولأهمية التوحيد وعظم دلالته في هذه الشعيرة العظيمة فقد جعَل الله تعالى - في كلّ عمل من أعمال الحج وأقوالِه من ابتدائه حتى انتهائه- مظهرًا بارزاً يدلّ دلالة أكيدة على تحقيق التوحيد لله تعالى، وإخلاص العبادة له، وأنه المقصد الأسْنى من أداء هذا الركن العظيم، فتلبيتُه توحيد، وطوافُه توحيد، وسعيُه توحيد، ووقوفه

بعرفة توحيد، ومبيته بمنى وعند المشعر الحرام توحيد، ورميه الجمار توحيد، وحَلْقه أو تقصيره توحيد، وإفاضتُه توحيد، ووداعه توحيد: «قلْ إِنّ صلاتِي وَنُسُكي وَمَحْيَاي وَمماتي لِله ربِّ العالمِين، لا شَرِيك له»، بل إنّ أساس البيت العتيق إنما أُقيم على التوحيد، ولأجل التوحيد رُفعَت قواعدُه من أوّل وَهلة، فكان الطواف به، والحج إليه تذكيراً بهذا الأصل العظيم، قال الله تعالى: «وإذ بوّأنا لٍابْراهيم مكان البيتِ أن لا تُشركْ بي شيئاً».

وفيما يلي إشـــارة إلى بعض الدلالات التوحيدية في نُسك الحج:

\* النطق بالتلبية: «لبّيك اللهمّ لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إنّ الحمْدَ والنعمة لك والمُلك، لا شريك لك»، فهذه التلبية هي عُنوان التوحيد والإيمان، والاستجابة لله تعالى، وهي دليل الطاعة والإذعان، وفيها الاعتراف التامّ لله تعالى بالنِّعَم الظاهرة والباطنة والإقرار له بذلك، وقد جمَعَت أنواع التوحيد الثلاثة، وأظهرُها توحيد العبادة ونفْي الشريك عن الله، ولهذا شميت التلبية توحيداً، كما في قول جابر: «ثم أهلّ النبي صلى الله عليه وسلم بالتوحيد، لبيك أهل النبي ملى الله عليه وسلم بالتوحيد، لبيك حين كانوا يَقولون: «لَبّيْكُ لَا شَرِيكُ لك، إلا شَريكًا هو لك، تَمْلِكُهُ وما مَلَك».

فيَشعُر الحاج -وهـو يلبّي- بترابُطه مع سائر المخلوقات، حيث تتجاوبُ معه في عبودية الله وتوحيـده، كمـا قال صلى الله عليه وسـلم: «ما مِن مُلبّ يُلبّي إلا لبّى ما عن يمينه وعن شماله من شجُر وحجَر، حتـى تَنقطع الأرضُ من هنا وهنا»، ولهذا سـأل النبيٌ صلى الله عليه وسـلم ربّـه الإخـلاص في هذه العبـادة خصوصـا، حين قال: «اللهـمّ حَجّة مبرورة متقبّلـة، لا رياءَ فيها ولا سمعة»، وقال أيضا: «لبيك بحَجّة حقّا، تعبّدا ورقّا».

\* أداء طواف القدوم بعد وصول الحاج إلى البيت الحرام، وهي عبادة شُرعَت لتعظيم الله، بدليل أن الله تعالى حينما أمَر بالطواف في قوله: «وَلْيطّوّفوا بِالبيت العتيقِ»، نوّه بشأن التوحيد، واصفًا حال الطائف أثناء طوافه فقال: «حُنَفاء لِلّهِ

غَيْر مُشْرِكِينَ بِهِ».

\* عندما يستَلم الحاجّ الحجَر الأسود ويقبّله فإنه يَفعل ذلك عبادةً لله تعالى وحْده، لا لأنه يعبُد الحجر الأسود أو يعتقد فيه النفع والضَّر، كما ثبَت عن عُمَرَ حين قَبّل الْحَجَرِ الْأَسْوَدِ، قال: «إني لأَعْلَمُ أَنَّك حَجَرٌ لَا تَضُرّ ولا تَنْفَعُ، وَلَوْلَا أَنِّك رَبِين قبيل الله عليه وسلم يُقبِّلُكَ ما قَبِّلْتُك»، ولو أنّ رجلاً قبّل حجَراً غير الحَجَر الأسود تعبّدا، لكان ذلك شركاً.

\* بعد الطواف وعندما ينصرف الحاج إلى (الصفا) لأداء السعي، فإنه يستفتح سعْيه بصعود الجَبل، واللهَج بكلمة التوحيد، كما في حديث جابر: «فاستقبلَ القِبلة، فوحّد الله، وكبّره، وقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، لا إله إلا الله وحده، أنجزَ وعْده، ونصَر عبْده، وهزَم الأحزاب وحده».

\* الدعاء: وهو من أعظم مظاهر التوحيد في الحج، حيـن يُقبل الحاجُّ على ربَّه، بكُلَّيته؛ خائفاً، راجياً، طامعـاً، راغبـاً، راهباً، مُنيبـاً، متضرّعـاً، مُبتهلاً، سواء عند الوقوف بمنى وعرفة ومزدلفة، وبعــد رمــي الجمــرات، وفي الطـواف، وفي الصفا والمروة وغيرها من الأماكن المباركة والأوقات الفاضلة، لا سـيما في يوم عرفـة حيث يُظهر فيه الحاجُّ خضوعَه وذلَّه وانكساره وإخباته لله تعالى الواحد الأحد، بالثناء والمحامد والدعاء والأذكار، وهـذا المعنـي هـو حقيقـة التوحيـد الخالـص ومقتضاه، والرسول صلى الله عليه وسلم أقرّ بالتوحيد لله تعالى في دعائه عشية عرفة في الموقف، حيث كان أكثر دعائه: «... اللهمّ لك صلاتی ونُسـکی، ومحیای ومماتی، وإلیك مآبی، ولـك ربّ تُراثـي..»، وقد أخبرَنـا صلَّى الله عليه وسلم بأنّ خيرَ الدعاء والذّكر في هذا اليوم الأغَرّ، هـو دعاء التوحيد، حيث قـال: «خيرُ الدعاء دعاء يوم عَرفة، وخيرُ ما قلتُ أنا والنبيّون من قَبلي: لا إلـه إلا الله وحـده لا شـريك له، لـه الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير».

 \* ذِكْر الله تعالى، وهو مشروعٌ للحاج في جميع الأوقات ومختلف الأحوال، وعلى جميع الأصعدة، وهو من صميم توحيد الله تعالى وتعظيمِه،

فليس الذِّكر إلا تكبيراً وتهليلاً وتحميداً وتسبيحاً، وتلاوةً للقرآن واستغفاراً، سواء كان ذِكْراً مطلقًا في منى وعرفات ومزدلفة وأيام التشريق، أمْ مقيداً ببعض العبادات، كالرمي والحَلْق والطواف والسعي وأدبار الصلوات المكتوبات، وقد جاء في الحديث: «إنما جُعل الطواف بالبيت، وبين الصفا والمروة، ورمْي الجمار؛ لإقامة ذِكر

\* نَحْر الهَدْي، وهو من مناسك الحج التي شُرعت لتحقيق التوحيد الخالص لله تعالى، امتثالًا لقوله جل وعلا: «فصلٌ لربك وانحَرْ»، بل قال الإمام ابن كثير: «لمْ يزَلْ ذَبْح المناسك وإراقة الدماء على اسم الله مشروعًا في جميع المِلل»، وقال الشيخ ابن سعدي: «ليس المقصود منها ذَبْحها فقط، ولا ينال الله من لحومها ولا دمائها شيءٌ، لكونه الغنيّ الحميد، وإنما يناله الإخلاص فيها، والاحتساب، والنية الصالحة، ولهذا قال: «ولكن يناله التقوى منكم».

فحريٌ بمن أشهدَه الله هذه المواطن الشريفة، وأكرَمَه بحضور هذه البقاع المقدّسة، أنْ يفقَه هذه المعاني العظيمة، وأن ينفُضَ الغبار عن نفسه، ويجلوَ صدأ قلبه، ويُذْكِيَ جِذوة التوحيد في روحه، فيصفو عقله، وتسمُو روحُه، وتزكو نفسه، ويستقيم سلوكه، وتتحقق عبوديته، فلا يعودُ من رحلة حجّه إلا وقد صحّت عقيدتُه، وطهر مسلكُه، وقويَت عزيمتُه على الخير؛ ليولد من جديد، وينشأ نشأةً أخرى، يستقبل ليها حياته بروح مختلفة وإيمان ثابتٍ وراسخ.

إنّ من أعظم ثمرات التوحيد هو تحقيق الإخلاص وإظهـار الافتقـار لله وحـده، وقد نبّـه الله تعالى عِباده على ضرورة تحقيقه في الحج خاصة، فقال تعالى: «وأتِمُوا الحجّ والعُمْرة للّه».

قال الإمام الشافعي: «وإنما قال في الحج والعمرة: (لله)، ولمْ يقُل ذلك في الصلاة والزكاة؛ من أجل أنهم كانوا يتقرّبون ببعض أفعال الحج والعمرة إلى الأصنام، فخصّهما بالذّكر لله تعالى حثًا على الإخلاص فيهما، ومجانبة ذلك الاعتقاد المحظور».

وعلَّـل القرافي لهذا التخصيص، فقال: «لأن الحج والعمـرة مما يَكثر الرياء فيهما جدًّا، ويدل على ذلك الاستقراء، حتى إن كثيرا من الحُجاج لا يكاد

يسـمع حديثا في شـيء من ذلك، إلا ذَكر ما اتفقَ له أو لغيره في حَجّه، فلمّا كانا مظِنة الرياء، قيل فيهما: لله؛ اعتناءً بالإخلاص»

وهكذا في قصة الخليل إبراهيم عليه السلام حين أمَره الله ببناء البيت العتيق، حيث لـمْ يأمره بذلـك إلّا لتحقيـق توحيدِه سـبحانه، كمـا يَظهر ذلك جليًا من اقتران الأمْر ببنـاء البيت بالنهي عن الشرك والتخلّص من مظاهره، فقال تعالى: «وإذْ بَوّأنا لِإبراهيم مكان البيت أن لا تُشْـِرك بِي شـيئا وطَهّرْ بيْتـيَ للطّائفين والقائميـن والرُكّعِ السّجود».

وقد أكّد الأئمة الفقهاء على الحاجّ بضرورة تحقيق الإخلاص في هذه العبادة خاصة، والحذر من الرياء فيها، فقال الإمام الغزالي: «لِيجعلْ (الحاجّ) عزْمَه خالصًا لوجه الله سبحانه، بعيدًا عن شوائب الرياء والسمعة، وليتحققْ أنه لا يُقبَل من قصْده وعمَله إلا الخالص، وإنّ مِن أفحش الفواحش أنْ يقصد بيتَ الله وحَرمه والمقصود غيره، فلْيصحّح مع نفسه العزم، وتصحيحه بإخلاصه، وإخلاصه باجتناب كلّ ما فيه رياء وسمعة، فلْيحذَر أن يستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير».

بـل إنّ أهـل العلم نصّوا علـى أن الحجّ المبرور هو ما تَحقّق فيه التوحيد واكتنفَه الإخلاص، كما فسّـر بذلك الإمام النووي، حيـن قال: «المبرور هو الحج الذي لا يخالطه إثم ولا رياء».

وقال الشيخ ابن عثيمين: «الحجّ المبرور يكون خالصاً لله عز وجل؛ بأن لا يَحمل الإنسان على الحج طلب مالٍ أو جاهٍ أو لقَبٍ أو ما أشبه ذلك، بل تكون نيتُه التقرّب إلى الله عز وجل، والوصول إلى دار كرامته». (فتح ذي الجلال والإكرام).

وفي الجملة، فإنّ مظاهـرَ التوحيد والإخلاص لله تعالى تتجلّى في أعمال الحج كلِّها، دون اسـتثناء أو تمييـز، وجميـع مناسـك الحج شـاهدةٌ على توحيد الله تعالى، يُظهر فيها العبد ذُلّه وتعظيمه وخوفه ورجاءه واستعانته بالله تعالى وحده دون سواه، ولذلك كان جزاؤه الجنة؛ كما في الحديث: «الحجّ المبرورُ ليس له جزاءٌ إلا الجنّة».



#### بقلم: بسمة نعيم ـ مصر

■ تُشكِّل فريضة الحج، الركن الخامس في الإسلام، حدثاً استثنائياً فهي ظاهرة إنسانية وحضارية فريدة، تتجسد فيها معاني الوحدة والإيمان والتسامي الروحي لملايين المسلمين القادمين من كل فج عميق. وفي قلب هذه التجربة الروحانية العظيمة، تقف المملكة العربية السعودية، حاملة على عاتقها أمانة تاريخية ومسؤولية جسيمة تتمثل في رعاية هذا التجمع الإيماني الأكبر في العالم، وضمان تأدية ضيوف الرحمن لمناسكهم في أجواء من الطمأنينة واليسر والأمان. إن إدارة الحج ليست مجرد مهمة لوجستية، بل هي منظومة متكاملة تعكس التزاماً دينياً ووطنياً عميقاً، وتجربة متراكمة تمتد لعقود، تشهد تطوراً مستمراً يمزج بين الأصالة والمعاصرة.

#### إدارة الحشود من التحدى إلى الإنجاز

لم يكن تنظيم الحج عبر التاريخ بالمهمة الهينة، فمع تزايد أعداد الحجيج بشكل مطرد على مر العقود، وتنوع مشاربهم الثقافية واللغوية، تحولت إدارة هذه الحشود المليونية المتدفقة نحو بقعة جغرافية محدودة وفي أزمنة محددة بدقة، إلى تحد لوجستي وأمني وإداري معقد. استوعبت المملكة العربية السعودية هذا التحدي مبكراً، وأدركت أن الوفاء بمسؤوليتها يتطلب

رؤية استراتيجية وتخطيطاً دقيقاً واستثماراً هائلًا.

تُعد البنية التحتية التي شيّدتها المملكة في مكة المكرمة والمدينة المنورة والمشاعر المقدسة شاهداً مادياً على حجم هذا الجهد، فلم تقتصر المشاريع على التوسعات المتعاقبة والتاريخية للمسجد الحرام والمسجد النبوي لاستيعاب الأعداد المتزايدة، بل امتدت لتشمل شبكات طرق وجسور وأنفاق متطورة، وقطارات سريعة مثل قطار المشاعر المقدسة وقطار الحرمين، التي تربط بين المواقع الرئيسية، ومطارات حديثة قادرة على استقبال ملايين المسافرين. هذه «الحاضنة المكانية» لم تُصمم فقط لتسهيل الحركة، بل لضمان انسيابيتها وتقليل الاختناقات، مما يُسهم مباشرة في تعزيز تجربة الحاج الروحية مما يُسهم مباشرة في تعزيز تجربة الحاج الروحية بتخفيف الأعباء الجسدية عليه.

على صعيد مواز، تبرز منظومة الخدمات الصحية والأمنية ركيزة أساسية في نجاح إدارة الحج، فلا يقتصر الأمر على بناء المستشفيات والمراكز الصحية الثابتة والميدانية المجهزة بأحدث التقنيات، بل يمتد ليشمل آلاف الكوادر الطبية والإسعافية المنتشرة في كل موقع، التي تعمل على مدار الساعة لتقديم الرعاية اللازمة، مع التركيز على الطب الوقائي ومتابعة الحالات الصحية للحجاج منذ وصولهم.

أمنياً، تتجاوز الخطط مجرد حفظ النظام لتشمل إدارة الحشود بأساليب علمية متقدمة، واستخدام التقنيات الحديثة مثل كاميرات المراقبة الذكية وأنظمة الاتصالات المتطوعين على التعامل ضخمة من رجال الأمن والمتطوعين على التعامل مع مختلف المواقف بمهنية وإنسانية، مع التركيز على مساعدة التائهين وكبار السن وتقديم العون اللازم، وهو ما يعكس فهماً عميقاً لخصوصية المناسبة وقدسيتها.

#### التكنولوجيا في خدمة الروحانية

وظفت المملكة الثورة الرقمية بذكاء فريد لتعزيز أداء الحج. إذ تستخدم التطبيقات الذكية التي توفر للحاج معلومات إرشادية وتوعوية وخرائط تفاعلية وخدمـات طـوارئ، إلـى جانـب «البطاقـة الذكيـة للحاج» التي تسـهل التعرف على هويته والوصول إلـى بياناته الصحيـة وخدماته، وصـولاً إلى أنظمة إدارة الحشـود المعتمدة على الـذكاء الاصطناعي لتحليـل تدفقات الحركـة وتوجيهها. هـذا «الذراع التقني» لا يهدف فقط لرفع الكفاءة التشغيلية، بل يسعى بشكل أساسي إلى «تفريغ الحاج لعبادته»، بتقليـل أوقات الانتظار وتوفير المعلومات اللازمة بسـهولة، ممـا يسـمح لـه بالتركيـز علـى جوهر الرحلة: التأمل والذكر والدعاء.

#### الأثر العميق للحج في النفس المسلمة

إن الجهود التنظيمية الهائلة التي تبذلها المملكة تجد صداها الأعمق في التجربة الروحية الفردية والجماعية للحاج، في رحلة «إلى البيت العتيق»؛ تتجرد فيها النفس من علائق الدنيا وزخرفها، وتتجه بكليتها إلى الخالق. تبدأ هذه الرحلة قبل الوصول الفعلي، منذ لحظة عقد النية والإحرام، حيث يدخل المسلم في حالة من التجرد والخشوع، مستشعراً المساواة التامة مع إخوانه المسلمين القادمين من شتى بقاع الأرض، لا فرق بينهم إلا بالتقوى.

اللحظة التي تقع فيها عين الحاج على الكعبة المشرفة للمرة الأولى غالباً ما تكون لحظة تحول فارقة، تنفجر فيها ينابيع المشاعر، وتنساب الدموع، وتلهج الألسنة بالدعاء والتوبة. الطواف حول البيت، والسعي بين الصفا والمروة، والوقوف بعرفة – ركن الحج الأعظم – كلها محطات تفيض بالروحانية، وتتيح للحاج فرصة فريدة للتأمل في مسيرة حياته، ومراجعة علاقته بربه وبالناس، وتجديد العهد على الطاعة والاستقامة،

وفي عرفات؛ حيث يتجلى مشـهد الحشر المصغر، يـدرك الإنسـان ضعفـه وحاجتـه إلـى رحمـة الله، وتتلاشــى الفوارق الماديـة والاجتماعية، ويسـود شعور عارم بالانتماء إلى الأمة الإسلامية الواحدة.

هذه التجربة ليست مجرد مشاعر عابرة، بل هي عملية تربوية وإيمانية عميقة تهدف إلى صقل النفس وتطهيرها. يسعى الحاج جاهداً خلال هذه الأيام المباركة للتخلص من أمراض القلوب كالكبر والحسد والبغضاء، والتحلي بالصبر والتسامح والإيثار. إن مشاهدة هذا الطوفان البشري الهائل، الموحد في ملبسه وهدفه وتضرعه، يغرس في النفس قيماً إنسانية عليا، ويعزز الشعور بالسلام الداخلي.

#### العودة بروح جديدة

عندما يختتم الحاج مناسكه ويعود إلى وطنه، فإنه لا يعود كما ذهب؛ بل يعود محملًا بذكريات لا تُمحى، وتجارب روحية غنية، ودروس قيمة. يعود غالباً بقلب أصفى، ونفس أزكى، وعزيمة أقوى على الالتزام بتعاليم دينه في حياته اليومية. يصبح «الحاج» رمزاً للتوبة المقبولة والبداية الجديدة، ويسعى لنقل هذا الأثر الإيجابي إلى محيطه ومجتمعه. إن رحلة الحج، بتنظيمها المحكم وروحانيتها العميقة، تترك بصمة لا تزول في وجدان المسلم، وتظل نبراساً يضيء دربه.

ختاماً، إن تنظيم المملكة العربية السعودية لفريضة الحج هو تجسـيد حـي لقدرتها على إدارة حـدث عالمـي بهـذا الحجـم والتعقيد، وهـو نتاج عقود من التخطيط والعمل الدؤوب والتطوير المستمر الذي لا يتوقف عند حد. إنه نموذج فريد يمزج بين الالتزام الديني العميق، والمسؤولية الوطنية، والتوظيف الأمثل للإمكانات البشرية والمادية والتقنية. إن النجاح المتكرر في تنظيم مواسـم الحج، رغم التحديات المتزايدة، لا يعكس فقط كفاءة إدارية، بل يبرز أيضاً تفاني المملكة في خدمة ضيوف الرحمن، وتوفير بيئة آمنة وميسرة تمكنهــم من أداء ركــن الإسلام الخامس، والعودة إلى ديارهم بذكريات روحانية خالدة، وهو ما يعــزز مكانتها ودورها الريــادي في العالم الإسلامي كحاضنة للحرمين الشريفين وراعية للمشاعر المقدسة. إنها قصة نجاح متجددة، وملحمة تنظیمیــة وروحانیــة تــروی کل عــام علــی أرض المملكة العربية السعودية.





#### غولبدان بيغم

# أميرة «مغولية» حَملتها أشواقها «بحرا» نحو الديار المقدسة

صبغة الله الهدوي ـ الهند

■ في يـوم خريفـي من عـام ١٥٧٦، شـهد البلاط المغولي ً حدثًا استثنائيًا لم يألفه من قبل، حين انطلقـت قافلـة ملكية تحمـل في طياتها ملحمة مـن الشـغف والإرادة، تقودهـا امـرأة مغوليـة خرقت أسوار الأعراف وتجاوزت حدود الحرم الإمبراطوري في سابقة لم تشهدها سلالتها. لم تكن رحلتها مجرد انتقال من مكان إلى آخر، بل كانت اختبارًا حقيقيًا للصبر والعزيمة، امتدت لست سنوات، حملت معها محنًا وتحديات لم تهدأ، فكانت أول امرأة تغادر أسوار فتح بور سكري، متجهةً إلى الأراضي المقدسة، في رحلة لم تجرؤ بنات الملوك من قبلها على خوضها.

ورغم أنها ابنة السلطان المغولي العظيم ظهير الدين بابر مؤسس الدولة المغولية في الهند، فإن نسبها لـم يكن درعًا يحميهـا من العراقيل التي أحاطت بها في كل خطوة. كان السفر في تلـك العصـور مغامـرة محفوفـة بالمخاطر، لا توثّـق تفاصيله كما يليق بمهابته، لكن رحلتها خُلَّدت بحروف ذهبية في سجلات الزمن، لتروى قصـة امـرأة جعلت من أشـواقها شـراعًا يبحر بها إلى حيث يلتقى الإيمان بالعزيمة. لم يكن طريقها مفروشًا بالحرير، بل كان مليئًا بالأهوال والوقائع الصادمة، فبين المد والجزر، والنهضة والسقوط، لـم تكن شاهدة فقط على تقلبات السلطنة المغولية، بل كانت روحها ذاتها تمضى في رحلة تحول عميقة، جعلت منها رمزًا للإرادة





التي تتحدى الزمن والتقاليد.

#### من هي غولبدان بيغم؟

ملكة، كاتبة، شاعرة في التركية والفارسية، ومؤرخة، اجتمعت في شخصيتها صفات القوة والـذكاء والرقي، فكانت ابنة للسلطان بابر، وأختًا للإمبراطور هومايون، وعمةً لجلال الدين أكبر، شاهدةً على محطات مفصلية في تاريخ السلطنة المغولية، من التأسيس إلى النفوذ، ومن الصعود إلى السقوط ثم العودة إلى المجد

عاشت معظم حياتها في كابل، حيث تنفست عبق إرث أجدادها، إلى أن استدعاها أكبر عام ١٥٥٧ إلى قصره في آغرا، عاصمة المغول آنذاك،

حيث حظيت بمكانة رفيعة، وكانت موضع حب ورعاية، ليس فقط من ابن أخيها، بل أيضًا من والدت حامدة بانو بيغم. لم تكن مجرد أميرة تعيش في ظلال القصور، بل كانت عقلًا واعيًا وقلمًا مؤرخًا سجل صفحات من تاريخ الأسرة المغولية في كتابها الشهير «همايون نامه»، الدي قدم صورة نادرة عن البلاط المغولي وأحداثه، بعيدًا عن المبالغات التي زخرت بها كتب المؤرخين الرسميين.

#### رحلتها للحج

في أكتوبر من عام ١٥٧٦، بدأت غولبدان بيغم، برفقة مجموعة من النساء الملكيات، رحلة شاقة إلى مكة المكرمة، بل مغامرة محفوفة بالمخاطر. كانت قد أخبرت الإمبراطور أكبر



بأنها نذرت هذه الرحلة، فاستجاب لها بحفاوة، مسخرًا لها ولمرافقيها كل ما يلزم لضمان وصولهم بسلام. جهّز أكبر لهذه البعثة سفينتين مغوليتين ضخمتين، أطلق عليهما اسم «سليمي» و«إلهي»، ليكونا أولى السفن التي بناها المغول لهذا الغرض. ولم تكن الرحلة مجرد انتقال جسدي، بل حملت معها طابع السخاء الملكي، حيث اصطحبت القافلة صناديق مبطنة بالذهب مملوءة بالعملات الفضية والذهبية لتوزيعها على الفقراء والمحتاجين، إلى جانب آلاف الروبيات واثني عشر ألف «ثوب شرف»، في مشهد يعكس سخاء البلاط المغولي وكرمه.

عندما حان وقت الرحيل، اصطف الناس في شوارع فاتحبور سيكري، عاصمة المغول ذات الحجر الرملي الأحمر، رجالاً ونساءً، كبارًا وصغارًا، يراقبون الموكب الملكي المغادر بنظرات مشوبة بالرهبة والانبهار، كما وصفت لال في كتابها. غير أن الرحلة لم تكن يسيرة، إذ كان البحر تحت سيطرة البرتغاليين، الذين

اشتهروا بنهب السفن وحرقها، بينما كان الطريق البري عبر بلاد فارس يعج بالمخاطر، حيث العصابات المسلحة التي لم تتردد في مهاجمة القوافل.

ما إن وصلت القافلة إلى ميناء سورات حتى وجدت نفسها عالقة هناك، بلا وسيلة لمتابعة الرحلة، إذ استمر احتجازهم قرابة عام قبل أن يتمكنوا أخيرًا من التفاوض على ممر آمن مع البرتغاليين. حين أبحروا أخيرًا، قضوا أربعة أسابيع متواصلة وسط أمواج بحر العرب حتى بلغوا ميناء جدة، حيث ترجلوا ليواصلوا طريقهم برًا. استقلوا الجمال، وامتدت رحلتهم عبر الرمال الملتهبة، تحت شمس الصحراء القاسية، حتى وصلوا أخيرًا إلى مكة، ليكملوا رحلتهم الروحية التي جمعت بين الإيمان والمغامرة والصبر في آن واحد.

لكن المرحلة الأكثر إثارة في رحلة غولبدان بيغم لـم تكن وصولها إلـى مكة، بل قرارهــا البقاء في شــبه الجزيرة العربية لأربع ســنوات أخرى بعد

أداء مناسـك الحـج. لم يكن ذلك مجـرد امتداد للرحلة، بل كان تحولاً جذريًا في حياتها وحياة مـن رافقهـا. فقد اختارت هـي ورفيقاتهـا، وفقًا لما ذكرته لال، أن يعشن حياة الزهد والتجوال، متشردات في الأراضي الصحراوية، بلا قصور

> تحمیهان ولا حاراس یحیطون بهن، بل بروح حرة لم تعرفها أي من نساء البلاط المغولي من

> في تلك السنوات، لـم يكن وجودهـن في الحجاز مجرد إقامة عابرة، بل أصبح حدثًا بارزًا تناقلته الألسن. وزّعت غولبدان ورفيقاتها الصدقات بكرم لا مثيل له، وأغدقن العملات الذهبية والفضّية على المحتاجين، ولم تبخل بأي شيء قد يخفف عنهم وطأة الحياة. هذا السخاء اللافت لم يكن مجرد عمل خيري، بل تحوّل إلى رسالة سياسية غيـر مقصـودة، لدرجـة أن السـلطان العثماني مراد الثالث استشعر في تصرفاتها نفوذًا يهدد سلطته، إذ رأى في ذلك تأكيدًا على قـوة الإمبراطور أكبر وتأثيـره حتى خارج حدود

> لم يكن السلطان العثماني ليتجاهل هذا التحدي الصامـت، فأصدر سلسـلة من أربعة مراسـيم يأمـر فيها بطرد غولبدان وسـيدات المغول من شبه الجزيرة العربية. غير أن هذه الأوامر، التى حملت نبرة القوة والصرامة، قوبلت بإصرار لا يقل عنها صلابة. في كل مرة جاء الأمر بالمغادرة، رفضت غولبدان الامتثال. لم تكن تلك مجرد معارضة عناد، بل كانت تحديًا ينبع مـن قناعة راسـخة بحقها في البقـاء، في أن تكون حيث تريد، في أن تعيش الحياة كما تراها هي، لا كما يفرض عليها.

أخيرًا، وقد أصابه الذهول من صلابتها ورفضها المتكرر للمغادرة، لجأ السـلطان العثماني مراد الثالث إلى استخدام مصطلح تأنيبي شديد القسوة في التركيـة العثمانيـة -«نا-مشـرو»، الـذي يعنى: «عمل غير لائق أو خاطئ». لم يكن هـذا مجرد توبيـخ عادى، بـل كان إدانـة علنية استهدفت غولبدان ورفيقاتها، محاولا وصم وجودهن في الحجاز بأنه تصرف غير مقبول. لكن مـا زاد من حدة الموقف هـو أن هذا المصطلح المهيـن بلـغ مسـامع الإمبراطـور أكبـر، الذي استشاط غضبًا، معتبرًا إهانة غولبدان مساسًا

بكرامة البيت المغولي نفسه.

وبعد صـدور هذا المرسـوم الخامـس، لم يعد هناك خيار أمام غولبدان سوى مغادرة الأراضي الحجازية. وهكذا، بعد أربع سنوات من الترحال والتحدي، غادرت مع رفيقاتها في عام ١٥٨٠، لتعـود قافلتهـن إلى الهند بعد رحلة شـاقة عبر الأراضي القاحلة والبحار المتقلبة. لـم تصل القافلة إلى العاصمة فورًا، بل توقفت في خانوا، على بعد ٦٠ كيلومترًا غرب فتحبور سيكري، حيث اسـتراحت بعد تلك السنوات الطويلة من الغياب.

لكـن غولبدان لم تعد مجـرد أميرة مغولية، بل عادت تحمل لقب «نواب»، وهو وسام شرف لـم يُمنح لها فقـط تقديرًا لمكانتها، بـل اعترافًا بشجاعتها وإرادتها القوية. رحّب بها أكبر بحفاوة بالغـة، ولـم يقتصـر تكريمـه لهـا علـى الألقاب الفخرية، بل دعاها لتكون المساهمة الوحيدة في «أكبـر نامـا»، السـجل الرسـمي الـذي يوثق عظمـة حكمه، والذي لم يسـمح لأي امرأة قبله بالمشاركة في كتابته. وهكذا، لم تكن رحلتها مجرد نزهة روحية، بل كانت تجربة أعادت تشكيل صورتها في البلاط المغولي، وجعلتها رمـزًا للمـرأة القويـة، الحـرة، التـي لـم تخشَ مواجهة الملوك والسلاطين، وسجلت اسمها في صفحات التاريخ بجرأتها وإصرارها.

#### المصادر والمراجع

- Faruqui, Munis D. (2012). Princes of the Mughal Empire, 1504-1719. Cambridge: Cambridge University Press. p. 251. ISBN 9781107022171
- Schimmel, Annemarie (2004). The Empire of the Great Mughals: History, Art and Culture. Reaktion Books. p. 144.
- Begam, Gulbaden (1902). Beveridge, Annette Susannah (ed.). The history of Humāyūn (Humāyūn-nāma). London: Royal Asiatic Society. Retrieved 14 December 2017.

#### جاءت وحدة الأمة وترابطها من أهم محاوره

## مقاصد الحج الاجتماعية

#### د. مصطفى أحمد قنبر ـ قطر

اليس أدلِّ على المقاصد الكبرى والغايات العظمى لشعيرة الحج، التي يمكن للمتأمل إدراكها والوقوف على كنهها، من قول ربنا الشارع الحكيم في سورة الحج: (وَأَذِّن في النّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن كُلِّ فَامِرٍ يَأْتُوكَ رِجَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِن السِّمَ اللهِ في أيّام مّعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّن الْفَقِيرَ اللهِ في أيّام مّعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّن الْفَقِيرِ (٧٦) إليّاشَهُدُوا مَنَافِعَ لَهُم وَيَذْكُرُوا الْبَائِسَ اللهِ في أيّام مّعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِّن الْفَقِيرَ ) فقد عبرت الآيات الكريمة عن جملة المقاصد الكبرى والغايات العظمى التي يجنيها المقاصد الكبرى والغايات العظمى التي يجنيها من حج بيته برمنافع)، وقد جاءت اللفظة من حج بيته برمنافع)، وقد جاءت اللفظة فضلا عن عظم قدرها وعموم فوائدها التي ينعم فضلا عن عظم قدرها وعموم فوائدها التي ينعم الفراد والمجتمعات.

وتتنوع هذه المنافع التي يجنيها الحاج، فمنها ما يعود بالخير عليه في دنياه وأخراه، ولعل من أجلِّها أنه يعود من رحلته المباركة وقد غُفرت ذنوبه كلها، كأنه ولد من جديد؛ روى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة أنه قال: «سَمِعْتُ النبيِّ صَلَّى الله عليه وسلَّمَ يقولُ: مَن حَجِّ لِلَّه فَلَمْ يَرْفُثْ، ولَمْ يَفْسُقْ، رَجَعَ كَيومِ ولَدَتْهُ أَمُّهُ» . وفي الدنيا نرى أثر هذه المنافع على الأفراد والمجتمعات، لتنعم الأمة كلها بهذا الخير في نواحي عدة. وفي هذا المقال، نقف على المقاصد الاجتماعية، ونحلل أبرز تجلياتها على مستوى المجتمع والأمة.

تجلَت أولى صـور الوحـدة في صلاة الجماعـة، ثـم اتسـعت في صلاة الجمعـة، ثـم في صلاة العيديـن، لتظهـر متخطيـة كل الحواجـز في الحـج.

#### إبراز الوحدة في أسمى تجلياتها

تتجلى الوحدة في أسمى تجلياتها في مجتمع الحجيج، حيث كل من تشرفوا بتلبية النداء، يستعدون في وقت واحد تقريبا، متحرين النفقة الحلال والزاد الحلال، تاركين لأسرهم ما يكفيهم طيلة أيام أداء الشعيرة. وفي وقت واحد بعد أنْ يصلوا إلى البقاع الطاهرة، يتجهون إلى مكان واحد هـو صعيد مني، ثـم يصعدون إلى عرفات الله حيث يمكثون ساعات محددة في يوم عرفة، وهكذا بقية المناسك حتى الانتهاء مـن أداء الشـعيرة. وهـم في كل ذلك يلبسـون لباسًا واحدًا، ويرددون شعارًا واحدًا «لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك»، ويسعون إلى هدف واحد، وهو أن يتجلى عليهم المولى الكريم بمغفرة الذنوب. إنها الوحدة التي يجب أن تُسِم مجتمع المسلمين في كل أرجاء المعمـورة، وحدة الهدف الـذي يجعل من هذه الأمـة خير أمـة تضطلع برسـالتها التـي خُلِقت من أجلها. قال تعالى: (كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةِ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُـرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَـوْنَ عَنِ الْمُنكَرِ



تتجلى الوحدة في مجتمع الحجيج، حيث يستعدون في وقت واحد تقريبا، متحرين النفقة الحلال والـزاد الحلال، تاركين لأسـرهم ما يكفيهـم طيلـة أيـام أداء الشـعيرة.

وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ۗ ٱل عمران: ١١٠.

وهناك يشعر المسلم الحاج والمسلمون معه الذين يشاطرونه هذه المشاعر الإيمانية بانتمائهم لأمة تمتازعن غيرها من الأمم بأنها تملك من مقومات الوحدة والاجتماع ما لا تملكه أية أمة من أمم الأرض، وأن بإمكانها أن تصنع الشيء الكثير إذا ما تآلفت القلوب، واجتمعت الكلمة، وترفعت عن الصغائر.

وتبرز هذه الوحدة في أكمـل صورهـا وأبهى تجلياتهـا في البقـاع الطاهـرة، وقـد احتضنت في بوتقتهـا كل مـن شـهد أن لا إلـه إلا الله محمـد رسـول الله، مـن جميـع الأجنـاس والأعـراق والأقطار والألوان. تجلَت أولى صور هذه الوحدة بشـكل بسـيط في صلاة الجماعـة، ثـم اتسـعت بصورة أكبـر في صلاة الجمعـة، ثـم اتسـعت بصورة أكبـر في صلاة العيدين الفطـر والأضحى، لتظهر متخطية كل الحواجز والمعوقات في الحج، حيث شرف الزمان والمكان.

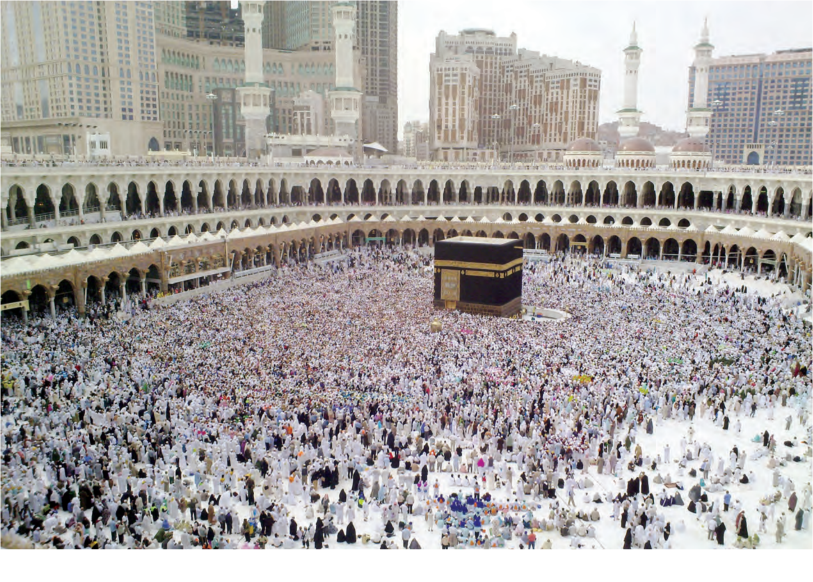
#### المساواة وتجلياتها الحضارية

في مجتمع الحجيج يتجلى مظهر إيماني عظيم آخر، وهو المساواة؛ قال تعالى: (يَـا أَيُّهَا النَّاسُ

إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَابُلْ خَلَقْنَاكُمْ مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَابُمْ أَإِنّ اللّهِ عَلِيه والله عَلِيمٌ خَبِيلٌ الحجرات: ١٣، وقال صلى الله عليه وسلم في خطبة حجة الوداع: «يا أيُها الناسُ إِنّ ربّكمْ واحِدٌ، ألا لا فضلَ لِعربِيّ على عجَمِيّ ولا لِعجَمِيّ على عربيّ ولا لأحمرَ على أشودَ ولا لاسودَ على أسودَ ولا السودَ على أحمرَ إلا بالتّقوَى، إنّ أكرَمكمْ عند الله أثقاكُمْ».

إن وحدة الهدف، وهو «الولادة الجديدة»، لأن (مَن حَجِّ لِلَّهِ فَلَمْ يَرْفُتْ، ولَمْ يَفْسُقْ، رَجَعَ كَيَوم ولَدَتْهُ أُمَّهُ)؛ ووحدة الشعار، إذ يلهجون بشعار التلبية (لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك)، الذي يعني الانقياد والخضوع التام لرب البرايا؛ ووحدة اللباس، فهم جميعا يرتدون نفس الزي الأبيض الذي يحرر الإنسان من طبقته الاجتماعية ومن غناه ومن وجاهته واهتمامه بملبسه وزيه؛ كلها ملامح تعبر عن واهتمام بملبسه وزيه؛ كلها ملامح تعبر عن الغني، والرئيس بجانب المرؤوس، فلا فضل الخد على أحد، ولا تفاخر لأحد على أحد.

ويبقى هذا الأثر وينتقل ويتطور خارج مجتمع الحجيج، ليعم كل المجتمعات الإسلامية، ويعطي صورة حضارية حقيقيّة للمجتمعات الإنسان وقضاياه؛ الإنسانية الحقة التي تنتصر للإنسان وقضاياه؛ عضوًا فاعلا يشارك في تنمية مجتمعه، ونهضة بلاده، ويكون نموذجًا لغيره يُقتدى به في مجتمعه وفي المجتمعات الأخرى، ووسيلة من وسائل الدعوة إلى الإسلام، ويصحح الصورة المغلوطة في بعض البلاد عن الإسلام ومبادئه، وعن المسلمين.



## من مظاهر تعظيم شعائر الله في

# الحرم

إعداد: الدكتور حسن عزوزي ـ فاس

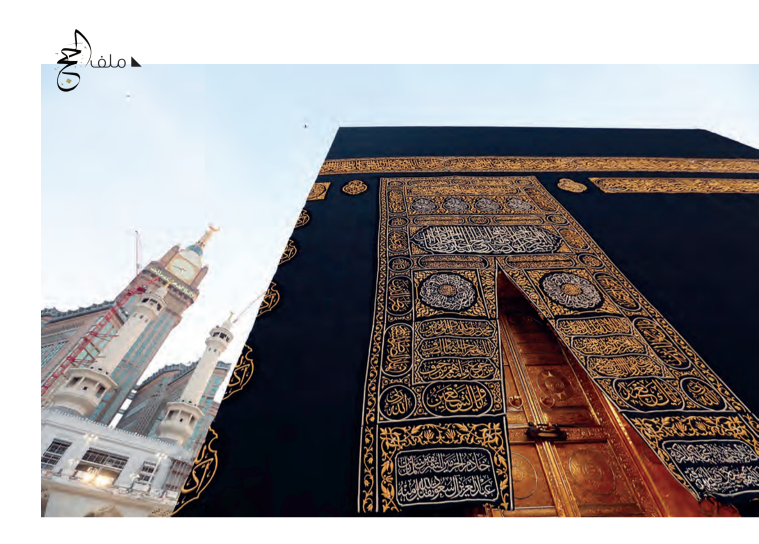
وقد ورد في القرآن الكريم ذكر البلد الأمين (مكة المكرمة) في أكثر من آية وبأكثر من اسـم، فهي البلـد (إبراهيـم:٣٥، والبقـرة:١٢٦)، والبلدة (النمـل:٩١)، وأم القـرى (الشـورى:٧) وبكة (آل عمـران:٩٦)، وهي القرية (محمد:١٣)، ومكة (الفتح:٢٤). كما سـماها الله تعالى بالحرم

الحج ولو مرة واحدة في العمر.

ويتخطف الناس من حولهم) (العنكبوت:٦٧).

في قوله تعالى (أو لم يروا أنا جعلنا حرما آمنا

■ منــذ النــداء الخالد الــذي أمر فيــه الله تعالى رسوله محمدا صلى الله عليه وسلم بدعوة الناس إلى حج بيته الحرام (وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فـج عميـق. ليشـهدوا منافع لهـم ويذكروا اسـم الله في أيـام معلومـات ...) (الحـج ٢٧-٢٨) أصبح لمكة المكرمة مكانة قدسية في قلوب المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، وأضحى الجميع يتشوفون إلى زيارتها وأداء مناسك



أما المسجد الحرام فقد نصّت كثير من آيات القرآن الكريم على هذه التسمية علما على المسجد الذي بداخله الكعبة المشرفة، وجاء التعبير القرآني عليه بأكثر من اسم منها: البيت الحرام (المائدة:٩٧)، وبيتك المحرم (إبراهيم:٣٧)، والبيت العتيق (الحج:٢٩)، والبيت المعمور (الطور:٤).

#### مقومات الأمن في الحرم

إن الله تعالى إذا أراد إحداث شيء في هذا الكون فإنه يهيئ أسبابه، وإذا كان الأمن من سنن الله التي وضعها لحفظ الأمة ورعايتها فإن للأمن نفسه مقومات لا يمكن أن يتوفر بدونها، وإذا كان الله قد جعل بمكة بيته المحرم وهو باق إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها فإن ثمة مجموعة من المقومات توجب الأمن في هذه البقعة الطاهرة منها:

وضع حدود للحرم: ولا شك أن لحدود الحرم دورا كبيرا في تحقيق الأمن المكاني، فإن المسلم عندما يصل إلى حد الحرم يشعر بأنه ولج مكانا معينا له أحكام خاصة لا بد أن ينضبط لها، ولولا هذه الحدود لما كان للأمن المكاني معنى، ثم إن تـرك الحـرم دون حدود يجعله مسـرحا للانتهاك والتقلص حتى ينتهي بـه المطاف إلى نقطة من الأرض

حرمة الزمان: المقصود بالزمان الأشهر الحرم وهي: ذو القعدة وذو الحجة ومحرم ورجب، وحرمتها لازمة لا تنفك عنها. ويدل على حرمة الأشهر الحرم قوله تعالى (إن عدة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله يوم خلق السماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدين القيم

فلا تظٰلموا فيهن أنفسـكم) (التوبة: ٣٦) والظلم وإن كان منهيا عنه في كل شهر من أشهر السنة كلهـا إلا أن «تخصيص» هذه الأشـهر بالنهى عن الظلم فيها تشريف لها وهذا مثل قوله تعالى (فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج) (البقرة: ١٩٧١)

وسمى الله عز وجل هذه الأشهر «حرما» لزيادة حرمتهـا وتحريم القتال فيهـا. وأكد النبي صلى الله عليه وسـلم حرمـة الزمان وحرمـة المكان في حجـه، حيث قال للمسـلمين: «فـإن دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا».

وإذا تقررت حرمة الزمان، وجب على المسلم المحافظة عليها بعدة أمور منها:

أولا: الحرص على الأمن والمحافظة عليه في هذه الأشهر، وبخاصة في أماكن أداء المناسك في الحج والعمــرة، لأن الله تعالى أمر به ونهى عن ضده، فقال سبحانه (فلا تظلموا فيهن أنفسكم).

ثانيا: حرمة القتال، فلا يجوز لمسلم أن يعتدي على مسلم ويقاتله في أي زمن كان، وتزداد الحرمة ووزرها إذا كان هذا القتال في مكة المكرمة وفي الأشهر الحرم.

ثالثا: الحرص على اجتناب المعاصي والسيئات كلهـا صغيرها وكبيرها في الأشهر الحرم حرمة للزمان، إذ الذنب فيها يعظم كما يعظم العمل الصالح وأمره.

قدسية المكان: مكة المكرمة حرم آمن، قال تعالى (أولم يروا أنا جعلنا حرما آمنا) (العنكبوت: VT)، وقال عز وجل (أو لم نمكن لهم حرما آمنا) (القصص: VO)، حيث ربط الشارع الحكيم أمن مكة بحرمتها وربط الحرمة بالمكان المقدس، فهناك ارتباط وثيق بين العناصر الثلاثة: الأمن والحرمة والتقديس، فالأمن إنما جعل ليعبد الله عز وجل وليعبده المؤمنون به وهم آمنون لا يروعهم أحد، فلا يخافون أن تصيبهم فتنة في دينهم وأرواحهم وأموالهم، لذلك كان هذا النوع من الأمين المؤدية لحفظ مقاصد الشرع في أعظم العوامل المؤدية لحفظ مقاصد الشرع في الخلق ومن أجلها وآكدها حفظ الدين والنفس.

وقـد دعا إبراهيم عليه الصلاة والسلام ربه فقال (رب اجعـل هذا بلـدا آمنا) فمكـة المكرمة بلد

آمـن بوعـد الله تعالى (وإذ جعلنا البيـت مثابة للنـاس وأمنا) (البقـرة ١٢٥)، أي يأمـن فيه كل أحد حتى الوحوش والطيور والأشجار لا يتعرض فيـه لهـا. وإذا أمـن الشـجر والصيد مـن القطع والقتـل بل ومن الترويع فـإن الآدمي أولى بهذا الأمن لتضافر النصوص على الدلالة عليه.

تأهيل المكان وتعميره: فالمقصد الأسمى من الأمن المكاني تأمين أهله سواءً أكانوا من سكانه الأصليين أم عماره وحجاجه وذلك على جميع المستويات: الأمن الغذائي والروحي والاجتماعي. ولذلك قضى الله تعالى أن تتحول مكة المكرمة من مكان جدب وقفر إلى قرية عامرة آهلة بالسكان، وقديما سأل إبراهيم عليه أن يجعل أفئدة الناس تهوي إليهم (ربنا إني أسكنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك أسمنت من ذريتي بواد غير ذي زرع عند بيتك الناس تهوي إليهم وارزقهم من الثمرات لعلهم الناس تهوي إليهم وارزقهم من الثمرات لعلهم بشكرون) (١٦).

والمثير للانتباه أن مدينة بهذا القدر تحتاج عادة إلى حماية جنباتها بالأسوار العالية والحصون المنيعة كما هو الشأن في المدن العتيقة في معظم البلدان الإسلامية، إلا أن مكة المكرمة لم تحتج في يوم من الأيام إلى اتخاذ مثل هذه الاحتياطات الأمنية، وبقيت على مر التاريخ دون أسوار أو قلاع لأن الأمن محفوظ بها بإذن الله تعالى ولأن فيها بيتا له رب يحميه كما قال عبد المطلب لأبرهة الحبشي.

#### من مظاهر تعظيم شعائر الله في الحرم وأثناء الحج

لا شـك أن شـعائر الله داخـل الحـرم ينبغـي أن تعظم ويجب وجوبا قاطعا اعتقاد تعظيمها، فمن هَــم بالمعصية في الحرم خالـف الواجب بانتهاك حرمته.

قــال تعالى (يا أيهــا الذين آمنوا لا تحلوا شــعائر الله ولا الشــهر الحــرام ولا الهــدي ولا القلائــد ولا آمين البيت الحرام) (المائدة ۲).

وتعظيم شعائر الله عبادة مشروعة بنص الكتاب والسنة وإجماع الأمة سلفا وخلفا.





وفيما يلي استعراض لبعض مظاهر تعظيم شعائر الله في الحرم والتي تتضمن مواقف في الاعتقادات والمعاملات يجدر الحرص على مراعاتها والأخذ بها التزاما بمبدأ وجوب تعظيم شعائر الله في الحرم وعدم الإلحاد فيه كما في قوله تعالى (ومن يرد فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب أليم) (الحج ٢٥).

تجنب اقتراف كبائر الذنوب: من معلوم أن الكبيرة هي كل معصية يترتب عليها حد في الدنيا أو عقوبة أو توعد بالنار أو عذاب أو لعنة، وإذا كان اقتراف الكبائر في سائر البلدان أمرا ممقوتا لا يقربه إلا ضعاف الإيمان فإن اقترافها في الحرم وفي أيام الحج يعتبر جناية عظيمة وظلما كبيرا ولذلك قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى كبيرا ولذلك قال ابن كثير في تفسير قوله تعالى هذه الأشهر المحرمة لأنها آكد وأبلغ في الإثم من غيرها.

وقال القرطبي في تفسـير نفس الآية: «لا تظلموا فيهن أنفسـكم بارتكاب الذنوب لأن الله سبحانه وتعالى إذا عظم شـيئا من جهة واحدة صارت له

حرمـة واحـدة وإذا عظمه مـن جهتين أو جهات صارت حرمته متعـددة فيتضاعف فيها العقاب بالعمـل السـيء كما يضاعـف الثـواب بالعمل الصالح».

تفادي ارتكاب المعاصى والذنوب: هنا يتعلق بالمعاصى التي قـد لا ينظر إليها المسـلم كما ينظر إلى الكبائر فيوهم نفســه أن الأمر لا يعدو أن يكون من الصغائر أو ممـا اختلف في حكمه بين الحرمة والكراهة أو شـىء من هذا القبيل، ولا شـك أن المسـلم داخل الحـرم عندما يقف متأملا في مثل هذه المعاصى المذكورة وغيرها إذا كان ممن يحس بقدسية المكان وروحانيته وخصوصيتــه فإنــه لا يملك إلا أن يذعن للحق في اعتبار تلك الأمور المرتكبة معاصى ذات بال يستحى المؤمن من الإقدام على اقترافها. وقد كان السـلف الصالـح يقدرون حرمة البيت ويعظمونـه في نفوسـهم حتى إن منهم من كان يتقى سـكن مكة خشـية الوقـوع في المعاصى، ولذلـك روى عـن عمـر بن الخطـاب (رضي الله عنه) أنه قال: «لأن أخطئ سبعين خطيئة أحب إلى مـن أن أخطئ خطيئة واحـدة بمكة»، وكان

ولا شك أن لحدود الحرم دورا كبيـرا في تحقيـق الأمـن المكانـي، فـإن المسـلم عندمـا يصـل إلـى حـد الحـرم يشـعر بأنـه ولـج مكانـا معينـا لـه أحـكام خاصـة لا بـد أن ينضبـط لهـا

لعبد الله بن عمرو بن العاص (رضي الله عنه) فسطاطان أحدهما في الحل والآخر في الحرم، فإذا أراد أن يعاتب أهله عاتبهم في الحل وإذا أراد أن يصلى صلى في الحرم.

وهذه الكراهة لا تنافي فضل البقعة، ولكن ترجع إلى ضعف الخلق وقصورهم عن القيام بحق المكان وحرمته، وخوفا من ركوب الخطايا والمعاصي التي قد يألف الإنسان الوقوع فيها عندما يطول مكثه بالحرم، ولذلك روي عن سعيد بن المسيب أنه قال لرجل من أهل المدينة جاء يطلب العلم بمكة: ارجع إلى المدينة فإنا كنا نسمع أن ساكن مكة لا يموت حتى يكون الحرم عنده بمنزلة الحل.

عدم التساهل والتهاون في تعظيم شعائر الله في الحـرم: ويحصل ذلك مـن خلال مواقف عديدة يقـف فيهـا الإنسـان متهاونـا في أداء الواجبـات والانتهاء عن المحرمات، ولا شك أن قدسية الحرم الشريف جعلت منه مكانا يختلف عن سائر الأمكنـة والأمصـار، فالجـرم فيـه عظيـم والذنب فيه جسيم، والسيئة فيه إما تضاعف أو تغلـظ حتى إن بعـض أهل العلم ذهبـوا إلى أن المعصيـة في البلد الحـرام تضاعف كما تضاعف الحسنة وقد سئل ابن عباس (رضى الله عنه) عـن مقامـه خـارج مكـة فقـال: «ما لـي ولبلد تضاعف فيه السـيئات كما تضاعف الحسـنات»، وقال القرطبي في تفسيره: «والمعاصى تضاعف بمكـة كما تضاعف الحسـنات فتكـون المعصية معصيتين إحداهما بنفس المخالفة والثانية بإسـقاط حرمة البلد الحرام»، ويقصد القرطبي بذلك التساهل والتهاون في تعظيم الحرم ومـا يمثلـه في قلـوب المسـلمين من قدسـية وحرمـة. بالمقابـل ذهب بعض أهـل العلم إلى

أن السيئة تغلظ ولا تضاعف واستندوا في ذلك إلى كون السيئة كما في الحديث جزاؤها سيئة، يقول ابن القيم رحمـه الله: «القائل بالمضاعفة أراد مضاعفة مقدارها أي غلظهـا لا كميتهـا في العدد، فإن السيئة جزاؤها سيئة لكن السيئات تتفاوت، فالسيئة في حرم الله وبلاده على بساطه أكبر وأعظم منها في طرف من أطراف البلاد».

ولا شك أن القول بمضاعفة السيئة في الحرم أو القول بتغليظها كلاهما يفرض على المسلم أيا كان مستوطنا أو مقيما فيه أو وافدا إليه أن يحترم حرمته ويراعي قدسيته وخصوصيته وأن يضبط نفسه فلا يطلق العنان للسانه بالكلام عليها أو أمراض النفس المقررة من طرف عليها أو أمراض النفس المقررة من طرف العلماء، إذ لا ريب في أن من يقع في الغيبة أو النميمة أو سب الناس وشتمهم والكذب عليهم كل ذلك يعتبر تهاونا بشأن مراعاة حرمة المكان وقدسيته فيكون المرء بذلك قد اجترح سيئات قد تضاعف وقد تغلظ، وليست -كما قد يتوهم- كباقي السيئات المجترحة في سائر بلاد يتعالى.

اتقاء جميع الصور لتسييس فريضة الحج: إذ من المعلـوم أن الله تعالى الذي جعـل البلد الحرام بلــدا آمنا قد جعل جميع الشــعائر المرتبطة به جليلة ومعظمة في النفوس،

ولا شك أن أعظم الشعائر الزمانية والمكانية المرتبطة بالبلد الحرام هي شعيرة الحج التي افترضها الله تعالى على المسلمين مرة في العمر، والحج يعتبر مؤتمر المسلمين السنوي الذي يلتئمون فيه في صعيد واحد، وقد هبوا من أصقاع العالم ملبين النداء الرباني العالمي (وأذن في الناس بالحج يأتوك رجالا وعلى كل ضامر يأتين من كل فج عميق)(الحج:٧٦)، وحجاج بيت الله الحرام وقد أعدوا العدة الكاملة لأداء مناسك الحج في يسر وسهولة ينتظرون

عند وصولهم إلى مكة أن يجدوا فيها كل الأمن والأمان مما من شأنه أن يساعدهم على أداء الفريضة على أكمل الوجوه.

وقد أكد علماء الأمة في جميع الأقطار الإسلامية بأن الحج ليس مكانا لتصفية حسابات طائفية فذلك مما يعتبر محرما شرعا لأنه مدعاة للفرقة والتنازع والجدال، وكل ذلك مما يتنافى ومقصود الوحدة وإخلاص العبادة لله، كما في ذلك استحداث أحوال جديدة في عبادة الحج لم يأذن بها الله تعالى، وتتعارض مع مقاصد العبادات التي لأجلها شرعها الله فضلا عن كون ذلك يعتبر إرهابا للآمنين وقضاء لمضاجع الساكنين وإحداثا للفتنة بين المسلمين، إذ لا رفث

ولا فسوق ولا جدال في الحج والبلد الحرام والأشهر الحرام. والتاريخ يشهد بأن كل من أراد إحداث فتنة في الحج فإن فتنته تنكشف وإجرامه يجهض.

#### خاتمة:

لا شك أن وفود المسلمين في كل عام إلى الديار المقدسة لأداء الحج والعمرة بأعداد هائلة ومن بلدان ومجتمعات مختلفة وتنقلهم بين مشاعر عديدة وفي أوقات وأزمنة محددة، كل ذلك يجعل من توفير الأمن والأمان لهم مطلبا ضروريا ومقصدا هاما لأنه لا يمكن للمسلمين أن يؤدوا عباداتهم وشعائرهم وإتمام ما من أجله أتوا بدون أمن، وقد أمر الله تعالى أن يكون حرمه آمنا وبيته ملاذا للطمأنينة ومستقرا للسكينة.

ويعتبر الحديث عن مظاهر تعظيم شعائر الله في الحرم مدخلا يحقق التوعية بما ينبغي على ساكن الحرم أو زائره تجنبه من أجل إبقاء جنبات الحرم محترمة وموقرة ومعظمة، ولا شك أن تحقيق ذلك يضمن جوا من الأمن والطمأنينة والسكينة.

وإذا كان اقتراف الكبائر في سائر البلدان أمرا ممقوتا لا يقربه إلا ضعاف الإيمان فإن اقترافها في الحرم وفي أيام الحج يعتبر جناية عظيمة وظلما كبيرا

ولا ينكر أحد ما تعمل حكومة المملكة العربية السعودية على توفيره من الخدمات وتهيئة مختلف السبل للمحافظة على كرامة الحجيج ومساعدتهم على أداء مناسك الحج بسهولة ويسر وعلى تعظيم شعائر الله وفق الضوابط المشروعة والطرق المسنونة، ولذلك فهناك حـرص بالغ مـن طـرف الهيئات والمؤسسـات العاملة في هذا الإطار من أجل تأصيل معنى تعظيم شعائر الله في قلوب جميع المسلمين ليكون الحرم الشريف كما أراد الله تعالى آمنا ومعظمـا يتحقـق فيـه المجتمع المثالـي الذي يحتـذي بـه في الحفـاظ علـي الأرواح والأمـوال والأعراض والعناية ببيئته وتطهيره وإعماره فـضلا عـن تحقيـق قيمـة العزيمـة في نفـوس المقيمين فيه والوافدين عليه من خلال الرقابة الذاتية على الأقوال والأفعال والمعتقدات سدا لذريعـة الوقـوع في مختلف صـور الإلحاد وعدم تعظیم شعائر الله المنهی عنها، وهو ما یتأتی بقوة عبر تعزيز وترسيخ ثقافة العلم بأحكام وآداب البلـد الحرام. وهي ادعـي لتقوية الإيمان وترسيخ التقوى في القلوب مصداقا لقوله تعالى (ذلـك ومـن يعظم شـعائر الله فإنها مـن تقوى القلوب) (الحج٣٢).



## أكدت عليها رؤية 2030

## خدمات الحجاج والمعتمرين الأولوية والتميز

بقلم: محمد سعيد أحمد الغامدي ـ جدة

■"إنّنا في المملكة العربية السعودية وقد شرفنا الله بخدمة الحرمين الشريفين وقاصديهما نذرنا أنفسنا وإمكاناتنا، وما أوتينا من جهدً قيادة وحكومة وشعبا لراحة ضيوف الرحمن، والسهر على أمنهم وسلامتهم».

خـادم الحرميـن الشـريفين الملـك سـلمان بـن عبدالعزيز -يحفظه الله

حملت المملكة العربية السعودية منذ تأسيسها شـرف خدمـة ضيـوف الرحمـن، فأصبحـت مكة المكرمـة والمدينة المنـورة في صلب اهتماماتها، فسـعت دائماً لبذل الغالي والنفيـس في خدمتها وخدمة ضيـوف الرحمن، وامتـداداً لذلك وضعت الرؤية السعودية ٢٠٣٠ مكانا في برامجها ومشاريعها الكبـرى منطلِقـةً من كون المملكـة مهبط الوحي ومنبع الرسـالة الإسلامية وقلب العالم الإسلامي،

فسعت هذه الرؤية وبشكل كبير في خدمة الأماكن المقدسـة وتطويرهـا وخدمة قاصديها، مجسـدة أصالة وكـرم أبناء هذه البلاد قيـادة ومواطنين في اسـتقبال الحجاج والمعتمرين بحفاوة، ولتواصل المملكة مسيرتها في تيسير قدوم المسلمين من مختلف أنحاء العالم مهما كانت أعدادهم.

لذا ومنذ أن أطلقت المملكة الرؤية في شهر أبريل من عام ٢٠١٦م بتوجيهات من خادم الحرمين الشريفين الملك سلمان بن عبدالعزيز يحفظه الله، وبرعاية ومتابعة عرابها صاحب السمو الملكي الأمير محمد بن سلمان ولي العهد رئيس مجلس الوزراء يحفظه الله، سعت هذه الرؤية المباركة، زيادة على تحقيق رقي المملكة في كافة المجالات وتحقيق رقي أبنائها ورفاههم، إلى إعطاء اهتمام منقطع النظير للحج والحجيج والمعتمرين وزائري الأماكن المقدسة، فوضعت



في سبيل تسهيل أمورهـم وتحقيـق راحتهـم مختلف المشـاريع الكبرى والبرامج، لتوفير سُبل الراحـة والطمأنينة والأمن لهم منذ الخطوة الأولى لتحركهـم مـن بلادهـم مـرورا بلحظـة وصولهـم وتنقلاتهم في مكة المكرمة والمدينة المنورة حتى مغادرتهـم، حيـث وضعـت كل التسهيلات بدءًا مـن توجه الحـاج أو المعتمر أو الزائـر لممثليات المملكـة في أي مكان في العالم مـرورا بتواجده في المدينتين المقدسـتين إلى أن يعود لبلاده محملًا بأطيب الذكريات.

## من الملك المؤسس إلى الملك المجدد

بعد أن حقق الملك عبدالعزيز يرحمه الله رغبته في تطوير الأماكن المقدسة وإقامة المشاريع الأولى في العهد السعودي الزاهر، وبعد أن قام أبناؤه من بعده الملوك البررة الكرام ـ يرحمهم الله ـ بخطوات كبرى لتطوير وتحديث الأماكن المقدسة وتسهيل كل سبل الراحة للحجاج وقاصدي المدينتين المقدسـتين، أتـى عصـر الملك المجدد سـلمان بن عبدالعزيز مسنودا بعضده الأمير محمد بن سلمان ولى العهد رئيس مجلس الوزراء، فحدثت النـقلات الكبـرى في مختلف المجـالات والميادين وخاصة خدمة الحرمين الشريفين وقاصديهما، فالرؤية المباركة ومنذ إطلاقها هدفت لجعل الحج والعمرة سهلة ميسرة للجميع رغم حجم الحشـود وتنوعها، فهي أكبر الحشود على مستوى العالم ـ حشود مليونية من مختلف الجنسيات والأعراق واللغات والثقافات تتنقل في وقت واحد وبكل انسيابية من مشعر إلى آخر. وللحقيقة فإن هذا العدد الضخم من البشـر الذي يفوق مليوني حـاج في مكان واحد وتسـييرهم في وقت واحد من مشعر لآخر يُمثّل رهانا بل تحديا للمملكة لا مثيل له على وجه الأرض، وتحملته الحكومة السعودية وأنجزته بكل اقتدار ونجاح من خلال وضع كافة القطاعات الحكومية وخاصة الأمنية في خدمة هذه الحشود وإدارتها.

وإن مبادرة طريق مكة والتي هي إحدى منجزات الرؤية هي إحدى مبادرات وزارة الداخلية بالتعاون والتنسيق مع مختلف الوزارات والجهات المعنية في المملكة وخارجها، تهدف لتيسير أمور الحجاج وتوفير مستوى عالٍ من الخدمة والراحة من خلال تمكينهم من استكمال إجراءات

قدومهم إلى المملكة بدءًا من مطارات بلدانهم مرورا بوصولهـم ومـن ثم نقلهـم مباشـرة إلى أماكن إقامتهم في مكة المكرمة والمدينة المنورة في وقت وجيز. هذه المبادرة (مبادرة طريق مكة) التـي أُطلقت عام ٢٠١٨ كمرحلة تجريبية ثم في عام ٢٠١٨ أطلقت بشـكل كامل أحدثت تغييراً جذرياً في إدارة الحشـود وإدارة شؤون الحجاج، فمع وصول الحجاج إلى المملكة يتم نقلهم وأمتعتهم وبشكل سـريع ومنظـم إلـى حيـث إقامتهـم خلال فتـرة الحـج في مكـة المكرمـة أو خلال زيارتهم للمدينة المنورة، وبذلك اختصرت المملكة الوقت الطويل الـذي كان يقضيـه الحاج أمام منافـذ الجوازات أو التنقلات العاديـة وما كان يُصاحب ذلك من وقت طويل ومن الانتظار وشيء من التعب.

إن الخدمـات المقدمة لضيـوف الرحمن لا تتوقف عند مختلف التسهيلات المتعلقة بأداء المناسك، بل تذهب إلى أبعـد من ذلك إلـي كل ما يضمن سلامتهم الصحية طوال فترة وجودهم في المملكة، حيث يحظون بالرعاية الكاملة وبالتأمين الصحى، وحج بلا حقيبة، وخدمة النقل الترددي في مختلف الأماكن المقدسة في مكة المكرمة والمدينة المنورة، وضمان جودة الخدمات والمرافق، وخاصـة بعـد رفـع جاهزيـة المملكة لاسـتضافة ملايين الحجاج والمعتمرين، بما قد يصل إجمالي العـدد بحلول حـج هذا العـام ١٤٤٦هــ ٢٠٢٥م إلى ١٥ مليـون حـاج ومعتمـر. لـذا ومنذ بـدء تطبيق الرؤية ومبادرتها «طريق مكة» تنامت الأعداد وقد يصل العدد لاحقا إن شاء الله مع نهاية العشرية الأولى للرؤيـة إلى ٣ مليون حاج ومعتمر وزائر \_ أى بحلول عام ٢٠٣٠، وبذلك يكون قد تحققت نقلة كبرى في العدد، فمن ثمانية ملايين و٥٠٠ ألف حاج ومعتمــر مــا بين ٢٠١٦ـــ٢٠١٩م إلى ما يقــارب الـ ١٥ مليون حاج ومعتمر وزائر مع نهاية حج هذا العام ۲۰۲۵ وإلى أكثر من ۳۰ مليون حاج ومعتمر بحلول عام ۲۰۳۰م، وكل هـذا مـن خلال تطوير شـراكات فاعلة مع مختلف القطاعات العامة والخاصة وغير

وكمــا ذكرنــا فقد أطلق خادم الحرمين الشــريفين الملك ســلمان بن عبدالعزيز آل ســعود في شــهر رمضان ١٤٤٠هـ عام ٢٠١٩م، برنامجه لخدمة ضيوف الرحمن، هذا البرنامج يُقدم خدمات ومرافق ذات جـودة عالية وبُنية تحتية وخدمات رقمية تسـاعد الجميـع في أن ينعمـوا بتجربـة إيمانيـة مميـزة لا تُنسىَ.

إن برامج رعاية الحاج والمعتمر والزائر في

مختلف شؤون حياته اليومية خلال تواجده في المدينتين المقدستين هي برامج محورية في رؤية المملكة ٢٠٣٠ لما لها من أهمية قصوى لدى القيادة الرشيدة. فهذه الرؤية التي وضع أسسها صاحب السمو الملكي الأمير محمد بن سلمان بن عبدالعزيز ولي العهد رئيس مجلس الوزراء يحفظه الله ـ ساهمت وتساهم في تسهيل وتوفير الإقامة الطيبة والتنقل السهل والتغذية السليمة والرعاية الصحية المتكاملة والتوجيه والإرشاد بصفة عامة.

لقـد أتاحـت رؤيـة ٢٠٣٠ الفرصة لأكبـر عدد ممكن من المسلمين من أداء فريضة الحج والعمرة والزيارة بكل يسـر وسـهولة، وهذا يُبـرز الصورة الحضارية للمملكة بلد الحرمين الشريفين مهبط الوحى وقبلـة المسـلمين. فالمملكة تمكنت من إكمال أكبر توسعة للحرمين الشريفين في التاريخ الإسلامي، كما أن تطوير المشاعر المقدسة وتهيئتها ووضع كافة وسائل الإقامة والسكن المريح فيها وتكامل وسائل المواصلات وخاصة شـبكة قطار «المشـاعر» في مكـة المكرمة، «قطار الحرميـن» الـذي يربـط المدينتين المقدسـتين والــذي قام خلال حج العام الماضي ١٤٤٥هـ ٢٠٢٤م بتشغيل ما يقارب أربعة آلاف رحلة أسهمت في توفير سعة مقعدية تتجاوز المليون وستمائة ألـف مقعد، وسـيتضاعف العدد في حـج هذا العام ١٤٤٦هـ. فالطاقة الاستيعابية لقطار الحرمين كبيرة وسـرعته فائقة حيث يُعتبر من أسـرع ١٠ قطارات كهربائيـة في العالم، بالإضافة لوسـائل المواصلات والتواصل الأخرى، كلها سـاعدت في إتاحة الفرصة لاستيعاب الأعداد المتزايدة سنويا.

وطبعا لا يتوقف طموح المملكة، في إطار رؤية ٣٠٠٠ عند حسن ضيافة وخدمة الحجاج والمعتمرين فقط، فهي تسعى خلال هذه السنة وما يليها من السنوات القادمة إلى أن تكون جميع إجراءات الحج إلكترونية بداية من القدوم وحتى المغادرة إلى بلدانهم. أي ضمان جودة الخدمات وتوفير سبل الراحة والحفاوة بهم على أكمل وجه والسعي لنيل رضاهم حتى مغادرتهم. إن خادم الحرمين الشريفين وسمو ولى عهده الأمين يحرصون على

تقديم أفضل الخدمات لضيوف الرحمن، ولهذا الهدف أنشيء برنامج ضيوف الرحمن ضمن رؤية ٢٠٣٠. وأيضاً وزارة الحج والعمرة ومنذ تأسيسها، تقوم بأدوار متعددة لخدمة ضيوف الرحمن وهو دور حيوي وهام ومتنام منذ بدء تطبيق الرؤية وخاصة هذا العام بتنفيذ برامج رؤية حكومة المملكة العربية السعودية، فيما يتعلّق بتيسير استقبال الحجاج والمعتمرين.

إن ضمان الأمن واستتبابه في الحرمين الشريفين والمشاعر المقدسة وخاصة خلال موسم الحج هو من أهـم بل من أولويـات القيادة الرشـيدة التي تسعى إلى ضمان سلامة الحجاج ونجاح الموسم، أي ضمـان انسـيابية سـير الحجـاج في مختلـف المشـاعر المقدسـة وراحتهـم خلال ممارسـتهم شـعائرهم. وكمـا هـو معـروف فمنـذ أن فُـرض الحج، أصبح موسـمه موسـم تبادل للمنافع على مر العصور، كما ورد في القرآن الكريم «وليشهدوا منافـع لهم ويذكروا اسـم الله في أيـام معلومات.. الآية»، وهذا أيضا أخذ في الحسبان من قِبل الجهات المعنيـة، لينعـم الحجاج والمعتمـرون بما يمكن الحصـول عليـه من ذكريـات جميلة مـن الأماكن المقدسـة وأيضا من الأماكـن الإسلامية التاريخية والأسواق التاريخية التي يزورونها.

لقـد سـعت المملكة مـن خلال منظومة خدماتها الصحيـة لضيوف الرحمـن إلى توفيـر التجهيزات الحديثـة بـل الأكثـر تطـورا في مستشـفيات مكة المكرمة وفي المشاعر والمراكز الصحية المتنقلة. وكذلـك في المدينـة المنورة، وضمـان توفير كافة الخدمات وأحدث وسائلها وتقنياتها.

وإن الشركات والمؤسسات المنبثقة عن الهيئة الملكية لمدينة مكة المكرمة والمشاعر المقدسة التي يرأسها سمو ولي العهد، لها الدور المباشر والميداني في إنجاز كافة المشاريع التي كُلفت بها لتقديم الخدمات المتنوعة خلال موسم الحج ومواسم العمرة. وتحققت عبر الشركات الوطنية مسارات مطورة في المشاعر ووضعت بها أرضيات مطاطية ودهانات لتخفيف درجة حرارة الأرض خلال الممشى في الطريق أو المسار الذي يسلكه الحاج، وزيادة الطاقة التبريدية لمساجد المشاعر، ونفذت مشروعات تبريد للمساح والطرق الإسفلتية لتخفيف درجة الحرارة وليسهل ويُسرع في الحركة والانسيابية، إضافة لتغطية هذه المسارات وكثير من الأماكن في

خدمة الإسلام.

إضافة لذلك وضعت الدولة، من باب الاطلاع والإلمام بتاريخ الأماكن المقدسة، رحلات وزيارات تثقيفية للمواقع التاريخية والأماكن الأثرية لينعم ضيف الرحمن، زيادة على تجربته الإيمانية، بتجربة ثقافية ثرية عن الآثار الإسلامية وعن المملكة وتاريخها بصفة عامة.

نختــم فنقــول إنه لا يمكــن لنا في هـــذه المقالة أن نسرد كل ما تم تحقيقه في الحرمين الشريفين والمشاعر المقدسة، ولكن دون أدنى شك نود هنا أن نُذكِّر بـأن ما تمكنـا من ذكره في هـذه المقالة وعن ما تم إنفاقه من أجل التوسعات والتطويرات ووضع مئات الآلاف من السعوديين رجالًا ونساء في خدمـة الحجـاج وحفظ الأمن وضمـان السلامة الصحيـة والراحـة في أداء المناسـك مـن خلال إدارة حشود ملايين من البشر في وقت ومكان واحد سـواء في الحـرم المكي أو في المشـاعر أو في مدينـة الرسـول صلـى الله عليه وسـلم لهو بحق نجـاح منقطع النظير، وتأكيد بـأن رعاية الحرمين الشريفين والمشاعر المقدسة هي أولوية كبري للدولة السعودية وهدف تُسخرُ له جميع الإمكانات البشرية والمادية، فلقد أنفقت المملكة حتى الآن بلايين الريالات، وهناك توقعات بأن تنفق المملكة حتى بداية ٢٠٤٠م ما يصل إلى ٧٢٣ مليار ريال.

إذاً لا بـد هنـا مـن القـول وبـكل فخـر إنـه وفي ٩ سـنوات فقـط حققت رؤية المملكـة ٢٠٣٠ منذ إطلاقهـا عـام ٢٠١٦م إنجـازاً يصــل إلــي ٩٣٪ من أهدافها وذلك حسب التقرير السنوي الصادر في إبريــل٢٠٢٥م، وكان للمدينتيــن المقدســتين وخدمات الحجاج والمعتمرين المكان المهم بل الأولوية في الرؤية. وقد دخلت المرأة السعودية وبشكل كبير إلى ميدان خدمة ضيوف الرحمن بفضل الرؤية حيث شاركت بفعالية وكان لحضورهـا أثـر واضـح في دعـم العمليـات ورفع مســتوى الخدمة بفضل كفاءتها العالية. إن أبناء المملكـة قيادة وشـعبا -رجالا ونسـاءً-. يفخرون بخدمة إخوانهم المسلمين حجاج ومعتمرين وزائرين، وبتسـخير كل ما يحقق لهم الروحانية والراحــة والطمأنينة وما يضمــن نجاحهم في أداء شعائرهم بكل يسر وسهولة وعودتهم سالمين غانمين إلى بلدانهم. المشاعر المقدسة بغطاء أخضر أي بأنواع ملائمة من الأشجار للتقليل من آثار المناخ، وتهيئة وتهذيب مواقع ما بين المشاعر وبمساحات كبيرة لكي لا يتعب الحاج أو يحس بالإنهاك. وهنا نُذكّر بأن طريق المشاة في المشاعر المقدسة من جبل الرحمة في عرفات مرورا بمزدلفة ووصولا لمنى والذي هو بطول ٢٥ كيلو متر يُعتبر أطول مسار أو ممر مشاه في العالم، حيث يشهد كل عام حركة سير. وعلى امتداد هذا الطريق أو المسار تتوزع نقاط ضخ رذاذ الماء تلطيفا للأجواء وتخفيفا للحرارة، وتوزع على الحجاج مظلات فردية لتحمي رؤوسهم من حرارة الشمس وضرباتها.

ورفعت الطاقة الكهربائية من أجل ضمان أجهزة تبريد عالية الجودة، وتضاعفت خطوط المياه والمرافق الصحية، ففي مجال توفير المياه بلغ الخزن التشغيلي العام الماضي أكثر من ٣,٢ ملايين متر مكعب بمتوسط ضخ يومي يتجاوز الف متر مكعب، كما وضعت على جوانب المسارات والطرق أكشاك تجارية تضفي على الحاج شيئا من البهجة. ولخدمة ذوي الاحتياجات الخاصة وتوفير الراحة لهم ولكبار السن وضعت عربات (الجولف) وعربات يدوية في كل من المسجد الحرام والمشاعر وفي المسجد النبوي.

وقد تم وضع مركبات ذاتية القيادة لتوصيل الطلبات داخل المشاعر المقدسة بالإضافة لمركبات النقل المبردة ذاتية القيادة. وبذلك يتضح أن المملكة العربية السعودية قفزت في هذا الشأن للمرتبة الـ ١٧ عالميا في مؤشر الكفاءة اللوجستية الصادر عن البنك الدولي عام ٢٠٢٣، بعد أن حققت قفزات واسعة في كفاءة الأداء عبر عدد من المؤشرات الفرعية وأبرزها مؤشر الكفاءة اللوجستية، ومؤشر التتبع والتعقب، ومؤشر الجمارك، ومؤشر البني الأساسية، ومؤشر الشحن.

إن المملكة قد تمكنت بفضل من الله من أن تحقق كل عام حجًا ناجحًا. وكل عام من نجاح إلى نجاح أكبر يحقق للحاج والمعتمر والزائر ما يصبو إليه من التوفيق في كل أموره، يضاف إلى ذلك أن الوزارات المعنية في المملكة وأيضا المنظمات والهيئات المتواجدة على ثراها تستضيف كل عام عدًا من كبار الشخصيات المتخصصة في الشأن الإسلامي والفكري والثقافي، حيث يتم استضافتهم من مختلف أصقاع الأرض تقديرًا لجهودهم في

## الهجرة ودورها في توطين **الإسلام في أوروبا**



■ صدر حديثا كتاب «الهجرة ودورها في توطين الإسلام في أوروبا - تحديات التعايش والاندماج، بريطانيا نموذجًا»، من تأليف عالم الاجتماع العراقي المقيم في أوروبا حميد الهاشمي.

يتناول الكتاب الدور الذي لعبته التجارة والهجرة في انتشار الإسلام في عدة دول من العالم، جاعلا من بريطانيا مثالا لذلك، فاستعرض تاريخ الهجرات إلى المملكة المتحدة، وأصول المهاجرين، والمهن التي اشتغلوا فيها، وكيفية اندماجهم في المجتمع البريطاني، حتى أضحوا جزءا من مكونات المجتمع البريطاني، والمشاكل التي اعترضتهم، ومدى تقبل البريطانيين لهم، ولعقيدتهم الإسلامية، وثقافاتهم الشرقية، وتقاليدهم الجديدة.

### فصول الكتاب

يقع الكتاب في ٣٠٤ صفحات، ينقسـم إلى ١٠ فصول. جريا علـى التقليد العلمي، تضمـن الفصل الأول تعريفا عاما بالبحث وأهدافه وفرضياته، ومنهجه.

في الفصـل الثانـي تعريـف بالمملكـة البريطانية، وهجـرات المسـلمين الأولى نحوهـا، ودورهم في خلق تنوع عرقي وثقافي وديني في البلد.

ثم تطرق الحديث في الفصل الثالث إلى أوضاع الجاليات المسلمة، وأحوالها الاجتماعية



والاقتصادية، وثقلها السكاني، وخصائصها الجنسية والعمرية والتعليمية والصحية، وتوزعها على سائر مناطق البلد وأقاليمه.

واصل المؤلف الحديث في الفصول الرابع والخامس والسادس، في التعريف بالوجود الإسلامي في بريطانيا، وأصولهم من تركيا وباكستان وماليزيا والصومال وإيران، والبلاد العربية، وغيرها من الدول، والمؤسسات التي تضمهم كالمساجد والمنظمات والجمعيات، والتي تلبي حاجاتهم الروحية والثقافية، وتحفظ هويتهم، وتراعي خصوصياتهم المذهبية والإثنية. تسهم هذه المؤسسات في إدماج المسلمين في المجتمع البريطاني.

في الفصول السابع والثامن والتاسع تناول الكتاب موضوع انتشار الإسلام في بريطانيا، وفضل التجار والمهاجرين في ذلك، وقضايا اندماج الجاليات المسلمة في المجتمع البريطاني، ومدى تقبل البريطانيين لهم، وفشو النزعات القومية المناهضة للأجانب، وما تمثله من عرقلة تحول دون اندماج سلس.

وأبرز الباحث دور الطبيعة التعددية الاجتماعية والثقافية لبريطانيا، التي تحدد السياسة الحكومية تجاه الأجانب، من خلال برامج وسياسة استيطان، ومساعدة اجتماعية أكسبت بريطانيا خصوصيات أسهمت في استيعاب المجتمع البريطاني

للمسلمين، على الرغم من الملاحظات التي يمكن تسجيلها على تلك السياسات والإجراءات الإدارية.

واستعرض الباحث المشكلات القانونية والاجتماعية والنفسية والاقتصادية التي تواجه المسلمين في بريطانيا، وتشكل ظروفا صعبة تثقل كاهلهم، زاد من ثقلها تفشي التطرف الذي يعوق التبادل الثقافي والحوار الحضاري، بين القوميات الأصلية والوافدة.

يعرض الكاتب في الفصل العاشر مواقف الأحزاب السياسية البريطانية من قضية الهجرة واللجوء والاندماج، ثم يتعرض لليمين المتطرف ودوافع ظهوره، وعنصريته العرقية، ومعاداته للمهاجرين، وتخوفه من الإسلام والمسلمين، ووصمة الإرهاب التي لحقت بالإسلام في العقود الأخيرة. ويشير المؤلف إلى مخاطر التوظيف السياسي لكراهية المهاجرين المسلمين، وأثره في عزلة المسلمين وتجنبهم الانخراط في الحياة السياسية البريطانية، والتفاعل معها، وهو ما يضرب بعمق المساعي الحكومية والمؤسسات يضرب بعمق المساعي الحكومية والمؤسسات العرقية في المجتمع البريطاني، لتحقيق أكبر قدر من الاندماج الذي يترجم قيم تقبل الآخر.

أما الخاتمة فتركـز علـى المباحـث الختامية التي تلخـص العمـل: واقع الإسـلاموفوبيا وقراءة آفاق المسـتقبل بالنسبة إلى وجود الإسلام في المملكة المتحـدة، والخلاصة والاسـتنتاجات التي توصّلت إلـى بلـورة مفهـوم توطيـن الإسـلام ومقوّماتـه وتمثّلاتـه في المهجـر، خصوصًـا في المملكـة المتحـدة، إضافـة إلى توصيات عامة للمسـلمين فيها، أشخاصًا فاعلين ومؤسساتٍ.

### الهجرة والتنوع

شـرح المؤلف بـأن ظاهرة الهجـرة وليدة نوعين مـن الأسـباب الاجتماعيـة والاقتصاديـة، النـوع الأول عوامـل طـاردة، متعلقـة بالمهاجـر الـذي دفعتـه ظروف شـتى لاختيـار الانتقال مـن وطنه

نحو أوطان أخرى بعيدة، بحثا عن فرص الارتقاء الاجتماعي. أو هربا من المخاطر الناشئة عن الحروب، أو التحولات الاقتصادية وغيرها من العوامل (١٧٩٥). والنوع الثاني عوامل جاذبة، مرتبطة بالتحولات الاقتصادية والبشرية الخاصة بحول الاستقبال، كالحاجة إلى تنفيذ المشاريع الاقتصادية، مثل إنشاء شبكات المواصلات الكبرى كالسكك الحديدية، والموانئ، والمناجم، وترميم ما دمرته الحرب العالمية، وغيرها من المشاريع التي يتسم فيها العمل بالصعوبة والمخاطر، ولا يقبل عليه مواطنو هذه الدول، ما يضطر الدول إلى استيراد اليد العاملة من الدول الفقيرة ومستعمراتها بالخصوص التي كانت تعد بمثابة خزانات لليد العاملة والمجندين (ص٠٥).

بدأت بريطانيا في استقدام اليد العاملة، خلال الخمسينيات والستينيات من القرن الماضي، وارتباطا بالخريطة الاستعمارية لهذه الدولة، كان الوافدون عليها من بلدان مختلفة؛ من باكستان وبنغلاديش، ثم التحق بهم وافدون من البلاد العربية، ما جعل التشكيلة العرقية للجاليات المسلمة، على الرغم من الإسلام الذي يوحدها، تتميز بعدم التجانس اللغوي والثقافي والمذهبي الديني. (هناك اختلافات واسعة في هـذه التجربـة تعتمـد علـى الوضـع القانونـي والخلفية الطبقية والمهارات اللغوية والمستوى التعليمي والحالة المهنية والجنس والعرق وكذلك العقيدة) (ص٨٦)، ما جعل المسلمين في بريطانيا يمثلون صورة مصغرة للتنوع الإسلامي العالمـي، فهـم يتوزعـون في مجتمعـات متمايزة عرقيا، تتمسك بمجموعة واسعة من الولاءات الطائفية والمذهبية؛ سنة، وشيعة، وإسماعيلية، ومتصوفة، وغيرهم الخ.

أدى الإسلام دورا في تماسك العديد من المسلمين، لأنه تجاوز الحدود العرقية واللغوية والسياسية، بتجاهله الاختلافات العقائدية، فظهرت المساجد المؤقتة، والجمعيات التي تلبي حاجات الرعاية الاجتماعية والروحية. ومع مرور

بدد 707. ذو الحدة 1446 هـ

الوقت عبّر المسلمون عن اعتدادهم بأنفسهم على الرغم من قلة عددهم. وبحلول السبعينيات ظهر خليط من المجتمعات لكل منها منظمات تحمل بصماتها القومية والعقائدية، وكانت معنية بشكل أساسي بتعزيز الحياة الدينية وتقديم الدعم المعنوي والمادي من خلال الحصول على الإعانات المحلية والوطنية والدولية. مع ذلك فإنه ينظر إلى المسلمين، وخاصة في وسائل الإعلام، باعتبارهم كتلة ثقافية واحدة.

إلا أن القيمـة التـي أضافتهـا الهجـرة للمجتمـع البريطانـي، والإسـهام الكبيـر للمهاجريـن في بنـاء بريطانيـا ونهضتهـا المعاصـرة، لـم يشـفع للمهاجريـن، وحصل قدر من التمييـز والحرمان في العمـل بشـكل عـام خاصة النسـاء علـى وجه الخصـوص، اللائـي قـد يظهـرن أكثر كمسـلمات بسـبب لباسهن، مما تسـبب في صعوبة الحصول على فرص العمل. (ص٦٨).

## الهجرة وتوطين الإسلام

إن استقرار المسلمين في بريطانيا وبلدان المهجر أدى إلى توطين الإسلام فيها. فالمهاجرون وافدون حملـوا معهم دينهم، وأنجبوا أبناء لن يعرفوا بلدا آخر غير البلد الذي ولدوا فيه، وأنشؤوا مؤسسات لصيانة هويتهم الدينية، وإشباع حاجاتهم الثقافية والروحيـة، وتراعـي خصوصياتهـم، وتقـدم لهـم الحلـول الناجعـة للمشاكل والنـوازل والقضايا الطارئـة على حياتهم الجديدة في بلد غير مسـلم. وفي إثـر التوطين ظهرت مساجد، ومراكز فتوى، ومؤسسات تعليـم، ومطاعـم حلال. ومـن خلال ومؤسسات تعليـم، ومطاعـم حلال. ومـن خلال المهاجريـن وأبنائهـم، ومؤسساتهم، سـيعرف البريطانيون الإسلام، وسـيعجب به الكثير منهم، ويعتنقونـه، وسـيصبح الإسلام دينـا رسـميا في بريطانيا (ص٧٧).

توطين الإسلام في هذه البلاد لم يكن سهلا، لأن البريطانيين كانوا يحملون في عقولهم صورا نمطية وأحكاما جاهزة عن الإسلام والمسلمين،

لكن بفضل التفاعل الجيد، استطاع المسلمون أن يصححوا الصور النمطية، ويوجدوا صورا أخرى من تفهم الإسلام وتقبله لدى البريطانيين الذين كانت تربطهم بهم علاقات تواصل وتفاعل اجتماعي. وكان للمسلمين المتحلين بأخلاق رفيعة، المقدرين قيمة الاختلاف، المحترمين ثقافة وتقاليد بلد الضيافة فرصة تقديم النموذج المقبول من المسلمين. فمواطنيتهم، واندماجهم المهني والاقتصادي، ومصاهراتهم، ومعرفتهم باللغة الإنجليزية والثقافة والتقاليد البريطانية مكنتهم من أن يبرزوا المشتركات الإنسانية بينهم وبين البريطانيين.

## بين الاندماج والعزلة

يعـرف المؤلف الاندمـاج الاجتماعي بأنه: «القبول المتبـادل بيـن المهاجريـن وأبنـاء البلـد، تمنـح بموجبـه فرصـة المشـاركة الفاعلـة للمهاجرين، وإتاحة الفرصة لهم للتعارف واكتسـاب المهارات وتطويـر مؤهلاتهـم وتوظيفهـا في خدمـة البلـد الحاضن». (ص١٦٣)

ويتساءل المؤلف: هل يستطيع المسلم الاندماج في مجتمع المهجر؟ وتبعا لذلك هل يستطيع المحافظة على التزاماته الدينية بما لا يتقاطع وثقافة بلد المهجر؟

ويستشهد المؤلف بعالم الاجتماع دوركهايم الدي يـرى الاندماج نتاجًا مباشـرًا لتفاعل أفراد المجتمـع، ولكثافـة تلك التفـاعلات التـي بينهم، وكذلـك نتاجـاً لقبول قيم وممارسـات مشـتركة وإنتاجها، وصياغة هدف مشترك يتجاوز المصالح المباشرة للأفراد. (ص١٦٥)

فبناء التفاعل الإيجابي للمسلمين في المجتمع البريطاني كان موفقا لأنه من جهة كان عملا طوعيا واعيا وبمبادرة شخصية، من المسلمين الوافدين، كما كان بمبادرة حكومية بإجراءات وقوانين منظمة، تشرف عليها جهات إدارية وحكومية في بلد المهجر. الغاية منها تقريب

المسافة الاجتماعية والثقافية بين الجاليات، وتكييف المهاجرين ودمجهم في ثقافة وأنساق البلد الإدارية والسياسية. لخلق الانسجام بين الكتل السكانية الوافدة والأصيلة تجنبا لأي نوع من الأزمات الداخلية. (ص١٦٥)

فبريطانيا تتميز بأنها أكثر تقبلا للتعددية الثقافية القائمـة على الهجرة، لذلك تسـعى في سياسـتها إلـى خلـق التـوازن بيـن الخصوصيـات الثقافيـة للمهاجريـن واحتـرام مبـادئ حقوق الإنسـان في آن، ومـن أجل ذلك، تتبنـى بريطانيا برامج خاصة لرعايـة الجاليات، وفتح قنوات التواصل الحضاري معها. فرئيس الوزراء البريطاني لا يفوت مناسـبة دينيـة دون أن يتوجـه بالتهنئـة للمسـلمين، مع إقـرار عطـل للمسـلمين تسـمح لهـم بالاحتفال بأعيادهـم. وأنشـأت الحكومـة البريطانيـة عـدة مؤسسـات حـددت وظيفتهـا في إدارة التفاعـل الثقافي بين مختلف الهويات الثقافية، كما أصدرت قوانين تضمن حماية للأقليات الثقافية.

وقد واكبت كثير من الأحزاب، وهيئات المجتمع المدني هذه الإجراءات، فوضعت عملية إدماج المهاجرين في سلم أولوياتها. هذا الاندماج كان يلقى تخوف الجاليات من أن يؤدي إلى استهدافها بتذويب هوياتها، ما أدى إلى بروز ردود فعل انعزالية لدى بعض المهاجرين، تمسكا بهويتهم وحماية لخصوصياتهم، مع ما قد ينتج عن ذلك من حرمان من التفاعل مع المجتمع الحاضن، ويشكل صورة نمطية سيئة عن المسلمين، ويثير كثيرا من النقاش واللغط يمتزج فيه العلمي بالسياسي ويتصادم العنصري بالإنساني. وقد يؤدي إلى الإقصاء الاجتماعي للمسلمين عن نطاق المشاركة الرسمية السياسية والاقتصادية.

فهذه العزلة التي ظهرت كرد فعل لدى بعض الأفراد على عملية الاندماج الشاملة، قد تفتح الباب واسعا أمام إقصاء البريطانيين للمسلمين «إذا كانت العزلة فعلاً ذاتيا، من جانب المهاجر، فإن الإقصاء يأتي من الطرف الآخر بالضرورة»،

ويعني «قضم حق بعض أفراد المجتمع في التمثيل السياسـي الملائم، وفي التمتع المتسـاوي بمنافع المجتمـع وثرواتـه، وفي كبـح حقهـم في التعبيـر عـن هويتهم الثقافية والدينيـة عموما» وهذا أمر يتعارض مع العدالة والمساواة. (ص١٦٤)

### الإسلاموفوبيا واليمين السياسي

إن التعايش أدى إلى التقبل الاجتماعي بين المهاجرين والبريطانيين، وأسهم في تقريب البريطانيين من الإسلام وبالتالي قبوله ونشره، ما أسهم بشكل قوي في مواجهة خطاب العنصرية والكراهية الذي يتبناه اليمين المتطرف بحركاته وأحزابه.

فالمسلمون الوافدون على المجتمع البريطاني نقلـوا إليـه أفكارا اقتصاديـة وثقافيـة جديـدة، اسـتعانوا في بثهـا وتثبيتهـا بمعرفتهـم ببريطانيا وجغرافيتهـا ولغتهـا وتثبيتهـا بمعرفتهـم ببريطانيا حساسـيات المحافظيـن، وعـدوا ذلـك تحـولا اجتماعيـا وثقافيـا غيـر مقبول. فظهـرت مواقف ضد المسلمين، وبرزت توتـرات، ازدادت حدتها بعـد أحداث ١١ سـبتمبر ٢٠٠١، وعززها الكشـف عن مؤامـرات إرهابيـة؛ ضخّـم الإعـلام مـن أهوالهـا ومخاطرها، وربطها بالوجود الإسلامي في بريطانيا، ودعـا إلى تشـديد المراقبـة الأمنيـة للدولة على المسلمين، الذين كل همهم هو مكافحة الحرمان الاجتماعي والعنصرية والإسلاموفوبيا، وهي أمور الاجتماعي والعنصرية والإسلاموفوبيا، وهي أمور تثقل كاهلهم وتضيق عليهم فرص العيش الآمن.

إلا أن حياة وتفاعل المسلمين في بريطانيا، أوجدا شروطا للاندماج الموفق، منها ارتفاع نسبة فهم حقيقي وموضوعي للإسلام وقضاياه، وتبرئته من الإرهاب، إلى جانب النمو الديموغرافي للجالية المسلمة الذي يضمن تحقيق الثقل السكاني الإسلامي في بريطانيا، الأمر الذي سيؤثر حتما في نتائج الانتخابات والخريطة السياسية، إلى جانب صعود الكفاءات الاقتصادية والعلمية والسياسية. المسلمة، الأمر الذي سيؤدي إلى تحسين صورة

# الرضا.. درجات وصور

بقلم: محمد خالد الكردي ـ لبنان

■ إنّها ليست مجرد عبارة تُقال عند ضيقٍ أو حرج، بل هـي عنوانُ إيمان عميق، ورايةُ تسـليم مطلق لـربّ السـماوات، إذ نقول: «رضينا قسـمةُ الجبّار فينـا»، وكأنّنا نوقّع على صـكّ الطّمأنينة، ونكتب بشفاه الرضا سطورَ القناعة والثّبات.

حين يكون الرّضا عبادة، فالرّضا بما قسـم الله من أرفع درجات الإيمان، وأجمل صور العبوديّة، وأجلّ مقامـات القلـوب هـو أن ترضـى بما أنـت عليه، لا تنـدب فواتًا، ولا تحسـد ذا مالٍ أو جاه، ولا تجزع إن ضـاق بـك الحـال، لأنك تعلـم أن الجبّـار الذي قسم، هو الأعلم، والأرحم.

إنّ الرّضا يُثمر سرور القلب بالمقدور في جميع الأمور، وطيب النفس وسكونها في كلّ حال، وطمأنينة القلب عند كلّ مَفزعٍ مُهلِعٍ من أمور الدّنيا وبرد القناعة واغتباط العبد بقسمةٍ من ربّه، وفرحه بقيام مولاه عليه، واستسلامه لمولاه في كل شيء، ورضاه منه بما يجريه عليه؛ لهذا سميّ الرّضا: حسن الخلق مع الله.

لقد صدع القرآن بالحقيقة النّاصعة، وأعلنها للقلوب المؤمنة: «نَحْنُ قَسَـمْنَا بَيْنَهُم مِّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا» فقِسـمة الأرزاق ليسـت عبثًا، وليسـت بيـد أحد من البشـر، وإنّما هـي بيد من لا يظلم مثقال ذرّة.

«وَرَبَّـكَ يَخْلُـقُ مَـا يَشَـاءُ وَيَخْتَـارُ، مَـا كَانَ لَهُــمُ الْخِيَــرَةُ» في كل آية، ينبض نداء: «دع الاختيار لمن يعلم، وســلّم لمن خلقك وأحسن تصويرك، فإنّك لا تدرى، وهو يعلم».

قال سيّد الرّضا، نبيّنا محمّد صلّى الله عليه وسلّم: «مَن رضَىَ فلَه الرّضا، ومن سـخط فله السّـخط».

رواه الترمذي وقال حديث حسن.

وقال أيضًا: «ذاق طَعمَ الإيمان مَن رضي بالله ربًا، وبالإسلام ديئًا، وبمحمد نبيًا» رواه مسلم؛ فبالرّضا يُذاق الإيمان، وتُشرق الروح، ويهنأ القلب.

قال صهيب: بينا رسول على قاعد مع أصحابه، إذ ضحك فقال: «ألا تسألوني مِمّ أضحك». قالوا: يا رسول الله، ومِمّ تضحك؟ قال: «عجبًا لأمر المؤمن، إنّ أمره كلّه خير، وليس ذاك لأحد إلّا للمؤمن إن أصابته سرّاء شكر فكان خيرًا له، وإن أصابته ضرّاء صبر فكان خيرا له». فالنّفس وإن أصابته ضرّاء صبر فكان خيرا له». فالنّفس الرّاضية مطمئنّة مشعّة تنعم بالسّكون تتسع بشكل دائم.

لو وعت قلوبُنا قول النّبيّ ﴿ عَجَبًا لأَمرِ المُؤمِنِ، إِنّ أَمـرَهُ كُلّـهُ خَيـرٌ» لَمـا جَـزعَ قلـبٌ ولا طَغـى ولا تسَخّطَ لِسانٌ ولا بَغى وكان أَحَدُنا عَدلًا في سَرّائِهِ وضَرّائِه قد حَجَبَ نفسهُ عن الخلائِق، وأوقفها عَلى أمر الخالِق.

ما أجمل جبر الخواطر في قوله تعالى للحبيب ﷺ: (وَلَسَـوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى). انظروا إلى روعة العطاء في تلك الآية، عطاءٌ مستمرٌ لا يتوقف.. حتى يصل بك إلى مقام الرّضا.

قــال الإمام ابــن القيم رحمــه الله: «الرّضا باب الله الأعظم، ومستراح العابدين، وجنّة الدّنيا».

وقــال الإمام الحســن البصــريّ رحمــه الله تعالى: «الرّضــا أن لا تتمنّــى غيــر مــا أنت فيــه، ولا تفرح بكثرة، ولا تجزع من قلّة».

هكذا كانت قلوبهم، قلوبٌ تسكن في ظلَّ الرّضا، مهما عصفت بها أقدار الحياة.

تأمّل حال عُروة بن الزّبير، حين بُتِرَت رجله ومات ولده في يومٍ واحد، فما قال إلا:

«اللَّهـم لك الحمـد، إن كنْتَ أخـذْتَ فقد أعطيت، وإن كنـت ابتليْتَ فقـد عافيت، وقد كان لي أربعة أطراف فأخذْتَ واحدًا وأبقيْتَ ثلاثة، وكان لي أربعة أولاد فأخذْتَ واحدًا وأبقيْتَ ثلاثة، فلك الحمد على ما أخذتَ ولك الحمد على ما أبقيت».

أيُّ قلب هذا؟! وأيُّ رضًا يسكن في تلك الكلمات؟!

الطَّمأنينـة ليسـت حالـةً شـعوريّةً عابـرة، بـل مقامًـا إيمانيًـا يتولّـد من الرّضـا، والرّضـا بدوره ثمـرة الإيمـان بالقدر خيره وشـرّه؛ فلا تبحث عن الطَّمأنينـة، بـل هيّئ نفسـك لها وفـق توجيه ابن القيّـم: «إنّ في القلب شـعثًا لا يَلمُه إلا الإقبال على الله».

قيل ليحيى بن معاذ رضي الله عنه: متى يبلغ العبد إلى مقام الرّضا؟ قال: «إذا أقام نفسه على أربعة أصول، فيقول: إن أعطيْتَني قَبِلْت، وإن مَنعْتَني رضيت، وإن تركتني عبدت، وإن دعوتني أجبت».

كشفت العديد من الدّراسات النّفسيّة والطّبيّة أنّ مشاعر الرّضا والقناعة تُحدث تغيّرات فيزيولوجيّة ملموسة في الجسم، منها:

 ١. تقليل إفراز هرمونات التّوتّر، فالتّوتّر والقلق يرفعان مستوى الكورتيزول في الـدّم، ما يضرّ بالجهاز المناعي ويُسهم في أمراض القلب والسّكري.

ومشاعر الرّضا والقبول تقلّل من إنتاج الكورتيزول، وتحفّز إفراز الإندورفين والسيروتونين (هرمونات السّعادة والرّاحة النّفسيّة).

٦. تحسين جهاز المناعة: فقد أظهرت دراسات في علم النفس العصبي المناعي (Psychoneuroimmunology) أنّ القناعة والرّضا ترفع كفاءة المناعة، وتقلّل معدّلات الالتهاب في الجسم.

٣. نوم أفضل وصحة قلبيّة أقوى، فالقلق يؤدّي إلى الضطراب النّوم وارتفاع ضغط الـدم، بينما الرّضا والطّمأنينـة يعـزّزان النّـوم العميـق، ويخفضـان

ضغـط الدّم، ويقلّــلان من خطر الإصابــة بأمراض القلب بنسبة تصل إلى ٣٠٪.

وفي دراسـة نشـرتها جامعـة هارفـرد: أكّـدت أنّ الأشـخاص الرّاضين عن حياتهم يعيشـون أحسن ويقـلّ لديهم احتمـال الإصابة بالاكتئـاب أو القلق المزمن.

والأطّباء النّفسيّون اليوم يؤكّدون أنّ أحد العوامل الجوهريــة للصّحّــة النّفســيّة هــو قبــول الــذّات والواقع.

الإسلام سبق هذا بقرون، حين دعا إلى الرّضا بالقضاء والقدر، وحثّ على شكر النّعمة والصّبر على البلاء، فقال الله: «وعسى أن تكرهوا شيئًا وهو خير لكم، وعسى أن تحبّوا شيئًا وهو شرّ لكم».

فالإيمان بأنّ وراء كلِّ قسـمة حكمة، يريح القلب، ويحــرّر الإنســان مــن وهــم «لمــاذا لســتُ مثــل فــلان؟»، وهذه إحــدى أقــوى الوصفات النّفســيّة العلاجيّة اليوم!

إنّ الــذي يرضــى بقســمة الجبّــار، لا يعــرف طعم الحسد، ولا تحرّكه أهواء الطّمع، يرى نعم الله عليه في كل لحظة، ويحمده على ما أعطى وما منع. هو غنيٌ وإن قلّ ماله، عزيزٌ وإن لم يحمل لقبًا، سعيدٌ وإن عاش في كوخ، لأنّ قلبه موصولٌ بربّه، ولسانه لا يفتر عن قول:

«رضينا قسمة الجبّار فينا، وعلمنا أنّ ما عند الله خيـر وأبقـى». الرّضا ليس ضعفًا، بل هو ثقة بربّ كريم، لا يُعطي عباده إلّا ما هو خير لهم، وإن خُفِيّـت عليهم الحكمة. فالقلوب المؤمنة لا تقول: «لمـاذا؟»، بـل تقول: «الحمد للـه، رضيت يا رب، فأرضني».

ولا يبلغُ العبد منزلة الرِّضا حتى يستقرَّ في قلبه اليقين بأنَّ عطاءات الله تجري في أشياء تُمنع عنه، كما تأتي في أشياء تُمنح له.

فيا صاحب الهمّ، ويا مَن ضاقت بك السّبل، ردّدها من أعماق قلبك: «رضينا قسمة الجبّار فينا»، فتكون من الذين (رَضِيَ الله عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ) فإنّ فيها سـرّ الطّمأنينة، وجمال التّسليم، وراحة العمر كلّه.



# غنیت مکة

## قصيدة لـ «شاعر مسيحي» تأثر بجلال منظر الحجاج

شرح: محمد وقيع الله

### لمحة إلى الشاعر

■ مؤلف القصيدة سعيد عقـل، شـاعر ومفكر مسيحي عاش طوال دهره (١٩١٢ - ١٩١٢م) مضطرب الفكـر، محتدم العاطفة، متناقـض الوجدان. ابتدر حياته داعية شُـعوبيا متطرّفا حاملا لواء الفينيقية؛ جنسا ولغة وحضارة، وداعيا إلى فصل وطنه لبنان عن منتظم العروبـة والإسلام، ثم ما لبث أن ختم حياته الصاخبة بتمجيد الغزاة لأرض الوطن. نشـر أول دواوينه الشـعرية بعنـوان (يارا) في لغة قديمـة ميتة قـال إنهـا سـليلة اللغـة الفينيقية، وقـد اصطنع لها حروفا لاتينيـة وأخرى من إبداعه الخـاص، ولمـا أخفقـت تجربتـه المغامِـرة ببوار ديوانه عاد يكتب شعره بلغة الضاد.

ولا ندري هل كانت لحظة صدق أن جادت قريحته حين انتاب قلبه العجب بجلال منظر حجيج بيت الله الحرام، أم أنه كان يتجمل إلى بني قومه. المهم أنه نظم هذه الأبيات الشوارد التي جابت الآفاة.

### لمحة إلى القصيدة

قَرَن الشاعر طَواف الحجيج وصَلاتهم بمكة بمظاهر من سماء الكون وأرضه؛ فكأنه جعل الدنيا بأسرها تتواشح في عبادة خاشعة لله تعالى، ودعا الشاعر قـراء القـرآن المجيـد أن يرفعـوا أكفهـم بالدعاء للمسـلمين الذيـن رآهم من أهلـه الآن، وقال إن تلاوة كتاب الإسلام تبثُ نسـائم العطر على الفيافي والقفار.

وصوّر الشاعر صلاة الحجيج، وتلبيتهم، ودعاءهم بمكة، على أنها تشبه استسلام رمال الصحاري وقماريها لعبادة الله تعالى.

ودعا الشاعرُ اللهَ تعالى أن يُعزّ مواكب الحجيج من مختلـف الأعراق والألوان التي لا تجتمع هكذا إلا في أيام الحج في مكة الحرام.

\*\*\*

غَنِّيتُ مَكةَ أَهلَها الصِّيدَا والعِيدُ يملأَ أَضلُعي عِيدا (۱) فَرِحُوا فلألأ تَحتَ كُلِّ سَماً بَيْتٌ على بَيْتِ الهُدَى شِيدا (۲) وعلى اسمِ رَبِّ العَالمَينَ عَلا بُنيانُه كالشَّهْبِ مَمدودا (۳) يا قارئَ القرآنِ صَلِّ لهُمْ أَهلِى هناكَ وطَيِّبُ البيدا (٤)

\*\*\*

مَـنْ رَاكِعٍ ويَـداهُ آنسـتَا أَنْ ليسَ يبقى البابُ مَوصودا (٥) أنا أَينَمَا صَلّى الأنـامُ رأَتْ عينِي السّـماءَ تفتحـتْ جُودا (٦) لـو رَمْلـةٌ هتفـتْ بمُبدِعِها شَـجُواً لكنتُ لشَـجُوِها عُودا (٧) ضَـجٌ الحَجيـجُ هنـاك فاشـتبكِي بفَمِـي هُنـا يـا وُرْقُ تَغريـدا (٨)

\*\*\*

وأعِزِّ ربِّي النّاسَ كلِّهـمُ بيضاً فلا فرّقْتَ أو سُودا (٩) لا قَفْرةٌ إلا وتُخْصِبُها إلا ويُعطَى العِطْـرُ لا عُـودا (١٠) الأرضُ ربِّي وَردةٌ وُعِـدتْ بكَ أنتَ تُقطفُ فارْوِ مَوعودا (١١) وجَمـالُ وَجْهـكَ لا يـزالُ رَجَـاً

## يُرْجَى وكلُّ سِواهُ مَـردودا (١٢)

### هوامش

(۱)- الأَصْيَد: الذي لا يَسْتَطِيعُ الالتفاتَ، وقال الليث وغيـره: الصّيَد: مصـدر الأَصْيَد، وهـو الذي يرفع رأْسه كِبْرا، ومنه قيل للمَلِك: أَصْيَد؛ لأَنه لا يلتفت يمينا ولا شمالا، ويستعار المعنى للأنَفَة عموما. غَنّيـتُ مَكـةً: أي غنيـت لمكة وغنيت بهـا. عادني الشيء عودا واعتادني: انتابني. العيد: ما يعتاد من نوب وشوق وهم ونحوه. قال تأبّط شراً:

يا عيدُ ما لَكَ مِن شَوقٍ وَإيراقِ وَمَرّ طَيفٍ عَلى الأَهوالِ طَرّاقِ

وربما شاء سعيد عقل أن يعبِّر عما يعتاده من شوق روحي إذ يرى ركب الحجيج!

(٢)- لألا: أضاء ولمع. والضمير في (فرحوا) راجع إلى أهــل مكة؛ فمِن فرحهم برِقــت بيوتهم والتمعت؛ فانضاف بريق بيوتهم إلى بريق البيت العتيق.

(٣)- الشّـهْب: الجبـل السـامق المكلـل بالثلـج. والضمير في (بنيانه) راجع إلى بيت الهدي.

(3)- صَـلِّ: بمعنـى أدعُ، وأصـل الصـلاة: في اللغة الدعـاء. قـال تعالـى: (خُـذْ مِـنْ أَمْوَالِهِـمْ صَدَقَـةً تُطَهِّرُهُـمْ وَتُزَكِّيهِـم بِهَـا وَصَـلِّ عَلَيْهِـمْ إِنْ صَلاتَكَ سَكَنْ لِّهُمْ وَاللهُ سَمِيعْ عَلِيمْ) التوبة: ١٠٣

•• قال ابن جرير في التفسير: «(وَصَلِّ عَلَيْهِمْ): وادع لهـم بالمغفرة لذنوبهم واستغفر لهم منها: (إِنِّ صَلاتَكَ سَكَنْ لَّهُـمْ): إن دعاءك واستغفارك طمأنينة لهـم بـأن الله قـد عفـا عنهـم وقبـل توبتهم:(وَاللهُ سَـمِيعٌ عَلِيمٌ): والله سميع لدعائك إذا دعـوت لهـم ولغير ذلك مـن كلام خلقه، عليم بما تطلب بهـم بدعائك ربك لهم، وبغير ذلك من أمور عباده».

الطِّتِبُ: خلاف الغَبيث. يقال: أرضٌ طَيِّبة: للتي تَصْلُح للنبات؛ ورِيحٌ طَيِّبة: إذا كانت لَيِّنةً ليست بشديدة؛ وطُعْمة طَيِّبة: إذا كانت حلالا، وامرأةٌ طَيِّبة: إذا كانت حلالا، وامرأةٌ طَيِّبة: إذا كانت حَصاناً عفيفةً، وكلمةٌ طَيِّبة: إذا لم يكن فيها مكروه؛ وبَلْدَة طَيِّبة: أَي آمنةٌ كثيرةُ الخير، ونَفْسٌ طَيِّبة: بما قُدِّرَ لها أَي راضية؛ وتُرْبة طَيِّبة: أَي طاهرة، وزَبُونٌ طَيِّبة: أَي سَهْل في مُبايعته، وطعامٌ طَيِّب: للذي يَسْتَلِذُ الآكلُ طَعْمه، والطَّيب: العطر.

بـادَ الشـيءَ: هلـك. والبَيْـداءُ: الصحـراء المهلكة، وكانت العرب تسـميها أيضـا المفازة تيمنا بالفوز والنجاة من وعثائها ومعاطبها ومهالكها.

دعا الشاعر قراء القرآن لكي يدعوا لصحراء الحجاز بكل معاني الزّكاء والطِّيب.

(٥)- آنس: أبصر وأحسّ، والمقصود هنا أحسّ. (٦)- الجود: السخاء والكرم الزاخر.

(٧)- رملة: مفرد رمل، ويقصد بها الشاعر ذرة الرمل. الهَتْفُ والهُتافُ: الصوت الشديد العالي. يقال: هَتفْت بفلان: أَي يقال: هَتفْت بفلان: أَي مدَخْته، وهتفْت بفلان: أَي مدَخْته. وفي حديث خُنين: قال اهْتِفْ بالأَنصار أَي نادِهم وادعُهم، وقد هَتف يَهْتِف هَتْفاً. وفي حديث بحدر: فجعل يَهْتِفُ بريِّه: أَي يدعوه ويُناشِده. وهتَفت الحَمامة هتْفاً: ناحَتْ.

الشَّجو: الهم والحزن، وشجاني يشجوني شجوا: إذا حزنه وأشـجاني. وقيل: شجاني: طربني وشوقني وهيجني.

(٨)- الأَوْرَق: الذي لونه بين السّواد والغُبْرَة، ويقال للحمامـة وَرقاء للونها. غَرِدَ الطائرُ أو الإنسـانُ: أي رفِع صوتَه بالغِناءِ وطَرّبَ به.

مع ضجيج الحجيج بمكة دعا الشاعر الحمائم كي تخلط صوتها بصوته فيشتبكان معا؛ فهو معنى جدُّ بديع وفريد.

(۹)- راع الشاعرَ موكبُ الحجيج، وهو يضم بشراً من كل الألوان؛ من الشَّقر والحُمر والصُّفر والسُّمر والخُضر، فسأل الله تعالى أن يشملهم بالعزّ أجمعين.

(١٠)- القَفْرُ: أرض لا نبـات بهـا ولا مـاء. الخَصْـبُ: نقيض الجدب؛ وهو كثرة العشب.

دعا الشاعرُ الله تعالى أن يعمّ بالخصب كل قفر، وأن ينشر على الدُنى أريج الزهر ونفح الغصن الرطيب.

(۱۱)- كأنما يومئ الشاعر إلى أن ثمار الأرض جميعها منح وعطايا خالصة من الرحمن للإنسان، ولـذا فهي تؤخذ باسـم الله تعالى، ثـم إنه ليرتجي منها المزيد.

(١٢)- رَجَاً: أي رجاءً. يشـير الشـاعر إلى نعمة رؤية الله تعالى: (وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ) القيامة: ٢٢ - ٢٣.

وقـال تَعالـىَ: «لِّلَّذِيـنَ أَحْسَـنُواْ الْحُسْـنَى وَزِيَادَةٌ وَلاَ يَرْهَـقُ وُجُوهَهُـمْ قَتَـرٌ وَلاَ ذِلَّـةٌ أُوْلَئِـكَ أَصْحَابُ الْجَنّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ». يونس: ٢٦

و(الْحُسْنَى) هي الجنة، (وَزِيَادَةٌ) أي النظر إلى وجه الله تعالى.

قــال صلى الله عليه وســلم: «إذا دخــلَ أَهْلُ الجنّةِ الجِنّةِ نادى مُنادٍ: إنّ لَكُم عندَ اللهِ موعداً، قالوا: أَلَمَ يبيّضْ وجوهَنا، وينجِّنا مــنَ النّارِ، ويدخِلْنا الجنّةَ؟ قالوا: بلى، فيُكْشفُ الحجابُ، قالَ: فواللهِ ما أعطاهُم شيئًا أحبّ إليهِم منَ النّظرِ إليهِ». رواه الترمذي.

مدار

## الحج: ميلاد جديد

## بقلم: أ. د. حسن عبد الرازق النقر

كل إنسان وفقه الله تعالى لأداء مناسك الحج بإخلاص وصدق، يرجع وقد امتلأ بشعور التغير والتجدد. وكم من الحجاج وصفوا شعورهم ذلك بأنهم: «ولدوا من جديد»، مصداقًا للحديث الشريف: روى البخاري في صحيحه عن أبي هريرة رضي الله عنه، قال: سمعت النبي صلى الله عليه وسلم يقول: «من حج لله فلم يرفث ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه»، وفي رواية له أيضًا: «من حج هذا البيت فلم يرفث، ولم يفسق، رجع كيوم ولدته أمه» والقصد هنا بالطبع عور رجوع الحاج وقد غفر الله له ذنبه حتى صار كيوم ولدته أمه خاليًا من الذنوب.

والحج نقطة تحول في حياة المسلم. يذكر كاتب هذه السطور كيف خامره هذا الشعور بالتغير والتجدد عند العودة عقب أداء فريضة الحج عام ١٩٩٥م، تغير في الإحساس الداخلي وتحول في طريقة التفكير. كنت قبل الحج أنظر إلى العالم من خلال بلدي، وأصبحت بعد الحج أنظر إلى بلدي وإلى غيره بنظرة شاملة تبدأ من هذا العالم الذي ننتمي إليه جميعًا، والذي عايشته بكل روحي في الحج؛ عالم يضج بالتنوع والتعدد.

تعبيرًا عن الميلاد الجديد اعتاد حجاج الملايو قديما على تغيير أسمائهم بعد الفراغ من النسك. يأخذون بذلك شهادة من مفتي الشافعية أو إمام الحرم. الهولندي هورخرونيه الذي أقام في مكة وكتب مذكراته: صفحات من تاريخ مكة، وصف طرفًا من تقاليد حجاج الملايو وقد حضر معهم مراسم مقابلتهم المفتي، وكان الواحد منهم يجلس إليه فيأخذ المفتي بيده ويلقنه الشهادة ويمنحه اسمه الجديد، من الأسماء العربية. وقد يكتسى الحاج بثياب جديدة تكون غالبًا ثيابًا عربية.

ولعلناً نذكر نماذج من الناس على سبيل المثال؛ تغيرت حياتهم بالكامل بعد أدائهم فريضة الحج:

• معروف عن الأمريكي المسلم مالكولم أكس الذي حج عـام ١٩٦٤ كيـف وصف حجّه بأنه سـبب تحول جوهري في رؤيته وفهمه للإسـلام. ومـن يقرأ مذكراته يقف على ذلك التحول الكبير حين يتكلم عن الحج بأنه وسّع نطاق تفكيره وأنعم عليه بنور البصيرة. في أسـبوعين تغيرت

شخصيته من شخصية متعصب عنيف إلى شخصية ذات اعتدال وفهم صحيح للإسلام. عرف عند مشاركته ملايين المسلمين من أجناس مختلفة بأنه لا اختلاف بيـن هـؤلاء لا بالعـرق ولا باللـون، وقد تشاركوا بلبس واحد وعمل واحد وتوجهوا لرب واحد، يقول: أكلت من نفس الصحن، وشربت من نفس الكأس، الذي أكل منه وشـرب منه إخواني المؤمنون وفيهم من كانت بشرته بيضاء وشعره أشـقر وعينه زرقاء. أمة واحدة يعبدون إلهاً واحدًا ويتجهون إلى قبلة واحدة. لقد أعلن مالكولم إسلامه مجددًا وسمى نفسه الحاج مالك شباز.

- الفرنسي إتيان دينيه الذي اشتهر بعد إسلامه بناصر الدين دينيه كتب بعد انتهائه من المناسك إلى أخته يقول فيها: «هذه الرحلة تركت في نفسي انطباعات لم أشعر بما هو أسمى منها في كل حياتي، فلا أحد في العالم يمكن أن يعطي فكرة عما شاهدته من جوانب العقيدة من حيث المساواة والأخوة بين حوالي ٢٥٠ ألفاً من الناس من مختلف الأجناس كانوا مزدحمين الواحد بجانب الآخر». ومن أجمل ما تضمنه كتابه «الحج بجانب الله الحرام» قوله: «لو كان الإسلام الحقيقي إلى بيت الله الحرام» قوله: «لو كان الإسلام الحقيقي معروفًا في أوروبا لنال العطف والتأييد أكثر من أي دين آخر يجدون فيه تعزية وسلوى من غير أن يحول بينهم وبين حريتهم التامة في آرائهم وأفكارهم».
- وحكى عالم أنثربولوجي من المغرب أنه نوى السفر إلى الحج بغرض أكاديمي هو دراسة الحج من منظور الأنثربولوجيا فقط. لكنه انتبه إلى أن السفر إلى مكة ليس سفرا فحسب، بل أداء لفريضة دينية. إنه من حيث الإجراءات وأفعال السفر يشبه جميع الأسفار، لكن مع فارق أن مثيراته ومحفزاته يطبعها قلق من نوع خاص، هذا القلق الذي يميز رحلته إلى مكة هو الذي قاده إلى تأملات يقظة، وليس مجرد تحليلات نظرية. قاده الحج كما يقول إلى مفترق طُرق، فبينما نفسة أنه سيقود الحج إلى عالم الأنثربولوجيا، وجد نفسه أمام حدث غير متوقع يطبع حياته ويدفعه نحو تساؤل حول هويته ومصيره!

